
 

L’occhio è visionario 
Maria Luisa Ghianda
11 Agosto 2017

“Il nostro occhio è portato a vedere le cose e non ciò che le rende visibili, vede oggetti illuminati dalla luce
ma non la luce che li illumina, né il tono delle ombre che avvolgono la loro superficie, né quello dei riflessi
che rimbalzano su di esse; vede che l’erba è verde, le ciliegie sono rosse e il cielo è azzurro, ma non isola il
fenomeno cromatico dalla cosa in cui si manifesta, vede cioè cose colorate e non il colore delle cose.”

 

Con queste parole Giuseppe Di Napoli ci introduce al suo studio: “Nell’occhio del pittore. La visione svelata
dall’arte” stabilendo fin da subito che l’uomo comune non guarda il mondo alla stessa maniera del pittore.

 

Nonostante l'evoluzione della specie umana, il nostro occhio, infatti, guarda ancora come faceva ai primordi,
selezionando rapidamente gli elementi che sono utili per la sopravvivenza (distinguere in fretta le cose nocive
o pericolose da quelle innocue; quelle velenose da quelle commestibili; i predatori dalle prede etc.) lasciando
in secondo piano tutto il resto. I pittori, invece, con il loro “sguardo straniero”, tendono ad isolare i dettagli, a
cogliere i colpi di luce su un oggetto, su un volto, o su paesaggio, si occupano delle ombre (sarà Delacroix il
primo a scoprire che le ombre sono colorate e quelle da lui colte nei suoi “Diari” sono strepitose) ma
soprattutto indagano la forma e sono maestri nel metterla in relazione con il suo intorno. Già, perché il
pittore, anche se dipinge scene verosimili, non “riproduce” mai in modo pedissequo il vero visibile, anzi, per
dirla tutta, non lo riproduce affatto, almeno non secondo l'assioma di Paul Klee, che recita: “L’arte non
riproduce ciò che è visibile, ma rende visibile ciò che non sempre lo è”. Ecco dunque in cosa consiste il
lavoro del pittore, guardare il mondo per rendere visibile ciò che esiste ma che non cade necessariamente
sotto il senso della vista; e se invece l'oggetto da lui selezionato e indagato risultasse già visibile, egli ce lo
mostra in un modo in cui non avremmo mai saputo vederlo. Lo studio di Giuseppe Di Napoli si occupa
proprio di questo: “portare il lettore a guardare le cose con gli occhi dei pittori”.

E così l’avventura dello sguardo ha inizio.

 

Che la rappresentazione della realtà offerta dalla pittura occidentale, soprattutto dopo la messa a punto del
sistema prospettico, sia illusoria, concettualistica e dunque per nulla simile al vero visibile è un dato
acclarato. Non si deve infatti dimenticare che la prospettiva centrale piana come sistema di ‘messa in scena’
del reale, si fonda su dei paradossi che ne stigmatizzano l’intellettualismo: a) innanzi tutto la realtà è
supposta immobile (cosa non veridica, perché attorno a noi e sotto i nostri piedi tutto si muove, la terra gira
su se stessa e ruota attorno al sole); b) in secundis il pittore fa conto che la scena da lui osservata e che vuole
riprodurre sia immersa nel vuoto, in una sorta di camera pneumatica ben lontana dalla realtà atmosferica che
ci circonda; c) egli poi guarda il mondo stando perfettamente immobile, quasi senza respirare perché persino
il più impercettibile dei movimenti disequilibrerebbe il meccanismo-quadro; d) non soltanto egli guarda il
mondo stando immobile, ma lo osserva addirittura con un occhio solo (visione monoculare).

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/locchio-e-visionario
https://test.doppiozero.com/maria-luisa-ghianda
http://www.einaudi.it/libri/libro/giuseppe-di-napoli/nell-occhio-del-pittore/978880622097
http://www.einaudi.it/libri/libro/giuseppe-di-napoli/nell-occhio-del-pittore/978880622097
http://www.einaudi.it/libri/libro/eug-ne-delacroix/diario/978880616286


 

Nulla dunque di più dissimile dall’osservazione della realtà che ci circonda e che caratterizza la nostra
esperienza visiva quotidiana. La prospettiva, questa tecnica messa a punto nel Rinascimento, consente al
pittore di osservare la realtà nel modo in cui egli desidera e vuole, un modo che non è per nulla ‘realistico’,
ma è anzi frutto di una raffinata costruzione intellettuale.

 

Albrecht Dürer, Il velo dell’Alberti, 1538, dedicato alla visione monoculare e statica del pittore, dove è ben
visibile il miraglio a forma di obelisco consigliato per rendere ancora più immobile la posizione dell’occhio
che scruta la scena da dipingere.

 

Il saggio di Di Napoli prosegue ragionando sui confini dell’immagine pittorica, che sono costituiti dai limiti
oggettivi della tavola, della tela o della parete su cui essa è dipinta e affronta il problema dell’inquadratura
(l’origine etimologica di questo termine, tra l’altro, risale al XIX secolo e significa proprio ‘collocare nel
quadro’) e disquisisce sul ruolo della parola nella pittura, ovvero sul titolo delle opere, la cui esigenza ha una
nascita piuttosto recente, in quanto comincia ad essere ritenuto indispensabile solo a partire dalla seconda
metà del secolo scorso, non escluso il paradosso dell’incongruenza fra titolo e immagine dipinta operato da
René Magritte ne “L’uso della pipa”, o quello provocatorio dei ready made di Marcel Duchamp.

 

Proseguendo nella lettura del libro si incontrano poi sapienti disamine di particolari opere d'arte in cui lo
sguardo erra (nel duplice senso di vagare e di sbagliare), come ad esempio quella dedicata alla tela di
Velázquez del 1657 “Las hilanderaso Il mito di Aracne”. Qui l'autore lungamente si sofferma a proporre le
molteplici possibilità di lettura dell'opera, in quella che lui stesso definisce “visione stratificata” offerta dal
Maestro spagnolo che in questo, come in molti altri suoi quadri, “mette in scena un vertiginoso slittamento di
piani interpretativi”.

Chi poi fosse convinto che le prime rappresentazioni pittoriche di oggetti in movimento siano ascrivibili al
Futurismo, non ha fatto i conti con Keplero, con Descartes e con Velázquez, naturalmente. I primi studi del
matematico e astronomo tedesco sui processi della visione oculare datano infatti al 1604 fornendo a
Descartes preziosi elementi per perfezionare la propria ricerca in merito. Che Velázquez conoscesse o meno
le teorie dei due scienziati poco importa, visto che ne ha comunque messo in pratica gli esiti. Lo
scopriamonel guardare il dettaglio ingrandito delle “hilanderas”, in cui si vede chiaramente che la ruota
dell'arcolaio sta girando.



“Eppur si muove”, verrebbe da esclamare; nonostante non si tratti del nostro pianeta, il curioso effetto visivo
desta in noi una grande sorpresa, perché siamo perfettamente coscienti che si tratta di un'immagine
bidimensionale e dunque giocoforza statica essendo solo una superficie dipinta.

 

Diego Velázquez, Las hilanderas o il mito di Aracne, 1657, Madrid, Prado; a destra: dettaglio della ruota
dell'arcolaio, ritratta in modo che ne suggerisca il movimento rotatorio.

 

Nel suo studio, Di Napoli sfata in seguito un altro mito: non spetta infatti ai Realisti francesi dell'Ottocento,
Gustave Courbet in testa, poi emulati dai più famosi Impressionisti, il primato della pittura en plein air, esso
tocca invece a Velázquez, che lo segnò ben due secoli prima (e con le oggettive difficoltà del non avere a
disosizione il colore a tubetti– inventato solo nell’Ottocento – ma le scomode vesciche di bue in cui era
prima contenuto e che ne rendevano arduo e rischioso, se non addirittura impossibile, il trasporto fuori
dall’atelier).Questo primato di dipingere all'aria aperta “il pittore dei pittori”, come ebbe a definirlo Edouard
Manet, lo segnò a Roma nelle due splendide tele il cui soggetto principale non è quello enunciato dal titolo, “
L'entrata della grotta a Villa Medici” e “Il padiglione di Arianna nel giardino di Villa Medici”, bensì il
vibrare della luce su pareti bianche incorniciate da una tremolante vegetazione che lascia dardeggiare tra le
sue fronde i raggi del sole.

 

Non si tratta di semplici paesaggi, questi dipinti, che sono di una modernità sconcertante, costituiscono
invece una vera e propria “lezione di pittura pura”. Si deve intendere per pittura pura la pittura in quanto tale,
che esiste indipendentemente dalla scena che raffigura, una pittura che non è riproduzione-duplicazione del
reale, ma viene a costituire una nuova realtà, narrata solo nella pittura medesima, che per il suo tramite si fa
verità. Si pensi ad esempio al trompe l’oeil bramantesco in Santa Maria presso San Satiro, a Milano, un alto
saggio di “pittura pura”, che, non imitando alcuna realtà ma creandone una nuova la reifica solo in virtù della
materia e della forma con cui è dipinta. Essa è artificio ma è anche artefatto, arte factus, nel suo significato
primario di fatto ad arte. O ancora si pensi ai quadri di Malevic' e a tutta la Pittura Concreta cui essi hanno
dato il là, che porta ad affermare che il vero contenuto figurativo della pittura risiede nell'atto stesso del
dipingere.

 

È soprattutto lo sguardo del pittore,e dopo di essoquello dell'osservatore, a fare di un quadro (di una
superficie coperta in fin dei conti soltanto di macchie colorate) un'opera d'arte. “I quadri li fanno coloro che



li guardano” ha affermato Marcel Duchamp, e quindi dapprima il pittore e poi il suo pubblico.

 

È ancora un’opera di Velázquez, la sua più nota, “Las Meniñas”, a confermare questa verità. In essa il
Maestro moltiplica gli spunti visivi, invitando così lo sguardo dell’osservatore a viaggiare al suo interno,
declinando “punti di vista collocati in differenti ambiti spazio temporali: sguardi contigui ma
cronologicamente distanti”. Anche qui il pittore spagnolo ci propone, come spesso accade nelle sue opere,
immagini dentro l’immagine, “aporie percettive della stessa visione”, inducendocosì lo sguardo
dell’osservatore a peregrinare all’interno del quadro, come farebbe se guardasse il mondo reale, sollecitato
dalla sua multiformità e non come se stesse osservando una superficie, immobile per definizione, ricopertadi
strati di colore. Come già ne“Las hilanderas”, non è soltanto la ruota dell’arcolaio a muoversi ma è
soprattutto l’occhio dell’osservatore che si muove all'interno della scena, sollecitato dall’artista a “distinguere
la veridicità della realtà che l’immagine riproduce dalla verità della pittura”.

 

Nel dipingere, tutti i pittori, Velázquez compreso, mettono poi in campo un “duplice sguardo”, che, per il
solo effetto della visione, fa sì che quando si guarda il dipinto damolto vicino esso appaia tal quale è, ovvero
una superficie ricoperta di materia colorata, fatta di rapidi tocchi di pennello, di macchie, di puntini, di tratti o
di grumi, ma se visto da lontano svela dettagli precisi e minuziosamente definiti, come, ad esempio, il
riverbero della luce su una superficie metallica, magari quella di un'armatura; la lucentezza della seta; la
morbidezza di un velluto; la leggerezza di un tulle; lo scintillio dell'oro, o la foschia di un’ombra, etc. Questa
peculiarità dell’opera dipinta induce anche l'osservatore ad esercitare la stessa duplicità di sguardo,
avvicinandolo e allontanandolo dalla superficie dipinta, come se andasse alla ricerca della differenza che
esiste tra la verità offerta da ciò che vede dipinto e la verità di ciò che vedein natura. “Perché il mistero della
pittura non è là dove lo cerchiamo, ma nei nostri occhi che lo indagano”, ci conferma Di Napoli.

 



Diego Velázquez, Las Meniñas, 1656, Madrid, Prado; a destra in alto: macchie di colore che,se osservate da
lontano, danno origine alla visione dei colpi di luce sulla seta della manica della veste dell'infanta
Margherita.Diego Velázquez, L’acquaiolo di Siviglia, 1620, Londra, Victoria and Albert Museum; a destra,
dettaglio del bicchiere con striature e macchie bianche che simulano i colpi di luce.

 

Sono molte le pagine che l'autore dedica poi alla pittura di paesaggio e al tipo di sguardo di cui essa necessita
per essere percepita non esclusivamente come realtà fenomenica dipinta ma anche, e forse soprattutto, come
visione interiorizzata, come espressione di uno stato d'animo proiettato sul luogo riprodotto, sia da colui che
lo dipinge, che da colui che lo guarda dipinto. Si tratta di pagine liriche e non soltanto perché alla poesia
fanno diretto riferimento, soprattutto a Petrarca, la cui lettera, datata 1336, dove racconta la sua ascesa al
Monte Ventoso, segna la data di nascita della visione/descrizione del paesaggio, ma per gli orizzonti, non
solo metaforici, che ci dischiude portandoci per mano a scoprire la pittura di paesaggio cinese e la sua
tradizione millenaria. Ci narra di quei paesaggi osservati da molto lontano e da un punto di vista molto
elevato e riprodotti con l'assonometria cavaliera e non già con la prospettiva centrale piana diffusa in



Occidente, costruiti quindi con linee parallele sovrapposte, che consentono all'osservatore di “percepire la
lontananza come una dimensione psichica e spirituale piuttosto che come una condizione ottica”.

 

C'è un artista occidentale che costruisce i propri quadri facendo preferenzialmente ricorso a fasce cromatiche
parallele tendenti all'infinito, quasi alla stregua della pittura orientale (pur senza conoscerla ma per una sorta
di “consonanza percettiva e spirituale”), si tratta del pittore romantico tedesco Caspar David Friedrich.
Rinunciando alla costruzione prospettica, che obbligherebbe l’osservatore ad assumere l'unicità del punto di
vista del pittore, egli lascia invece che l’occhio di questi sia libero di fluttuare all'interno del quadro
inducendolo a ricercavi non soltanto ciò che vede davanti a sé bensì a mettere in moto anche il proprio
sguardo interiore.

 

“Chiudi il tuo occhio fisico– con queste parole Friedrich esorta il pittore –così da vedere l'immagine
principalmente con l’occhio dello spirito. Poi porta alla luce quanto hai visto nell'oscurità, affinché si
rifletta sugli altri, dall'interno verso l'esterno.”

 

Tale invito alla bifocalità costituisce la cifra poetica di questo straordinario artista,che nelle sue opere
inserisce assai di frequente figure di schiena (sul tema delle Figure di schiena nell'arte europea dal XIV al
XVII secolo silegga anche il saggio di Luigi Grazioli). I personaggi guardanti di Friedrich (le Rückenfiguren,
le figure viste da dietro), che guardano al di là (oltre) la scena dipinta, in cui essi stessi sono inseriti,
suggerendo un altro punto di vista del tutto differente da quello dell’osservatore esterno, costituiscono
l’espediente visivo messo in campo dal pittore per creare un collegamento tra ciò che ha dipinto e il
riguardante, offrendogli la possibilità di ‘entrare’ metaforicamente nel quadro, assumendone non soltanto la
profondità spaziale ma facendo propria anche quella spirituale da esso evocata.

 

Scrive Di Napoli: “La superficie della tela dipinta viene quindi vissuta come un'interfaccia tra interno ed
esterno, tra l'infinito dello spazio esterno in continuità con l'infinito dello spazio interiore” a sottolineare la
solitudine umana, comeaccade nel famosissimo quadro: “Monaco in riva al mare”. Lo sguardo delle figure
di schiena di Friedrich, che guardano verso l'al di là del quadro costituisce una traslazione semantica
dall'interno all'interiore, “dove lo sguardo interiore del soggetto vedente ha il suo corrispettivo figurato nello
sguardo interno del quadro”.

 

https://test.doppiozero.com/libro/figura-di-schiena


Caspar David Friedrich, Monaco in riva al mare, 1808, Berlino, Altenationalgalerie; Il viandante sul mare
di nebbia, 1818, Amburgo, Kunsthalle.

 

Keplero ritorna nel saggio di Di Napoli, associato ad Apollonio di Perga e al suo famoso trattato sulle
Coniche, a proposito della costruzione di molti paesaggi del pittore tedesco che si reggono su“una struttura
compositiva basata sui due rami contrapposti della stessa iperbole, uno che delimita la forma del cielo, l’altro
quella della terra”. Queste due realtà, contigue ma separate, alludono simbolicamente ai due ambiti della
conoscenza umana: la terra, ovvero la prossimità, è riferibile alla conoscenza sensoriale; mentre il cielo,
ovvero la lontananza, rimanda invece alle esperienze estetiche e mistiche e quindi a una conoscenza di tipo
spirituale. Quest'impiego costruttivo dell’iperbole nei quadri di Friedrich risulta il modo più efficace per
tradurre visivamente la sua poetica della “bifocalità”, ovvero della convivenza tra uno sguardo fisico ed uno
sovrannaturale, facendo convivere nel luogo della sua pittura l’esperienza terrena con quella che la trascende.

 

A sinistra: Caspar David Friedrich, La grande riserva, 1831-32, Dresda, Gemäldegalerie Alte Meister. A
destra: Tullio Pericoli, Senza cielo, 2008.



 

Un frammento di infinito è poi il titolo evocativo che l'autore assegna al paragrafo dedicato alle opere di
Tullio Pericoli, unico artista vivente da lui citato nel libro. Lo definisce “pittore terrestre”, perché nei suoi
paesaggi è la terra l’assoluta protagonista (il cielo vi è eliso); la terra che oggi l'artista marchigiano guarda
dall'alto ma che fino a qualche tempo fa osservava dal sottosuolo, in quelle Geologie di cui descriveva le
stratificazioni: “sezioni di rocce effusive, frammenti di faglia e movimento del magma vulcanico ”.

Lo sguardo dall'alto di Tullio Pericoli non fa che confermare che “il vero medium della visione è la distanza:
si vede solo ciò che non è contiguo all'occhio”. Questo moderno maestro del paesaggio, nel suo disegnare
crittogrammi che svelano le fenditure del suolo o ancora i dorsali collinari, oppure le trame cromatiche
generate dal susseguirsi degli appezzamenti dei coltivi, coglie e ci mostra frammenti di infinito nel finito,e
nel mentre induce emozioni in chi li guarda, rende omaggio alla bellezza, perché “L'arte del pittore è l'arte di
vedere il bello” (Gaston Bachelard).

 

Giovani Antonio Canal (il Canaletto), Il Canal Grande da Palazzo Balbi, 1728, collezione privata; Joseph
Mallord William Turner, Braccio superiore del Canal Grande con san Simeone Piccolo al crepuscolo, 1840,
Venezia, Museo Correr

 

Dopo aver messo a confronto i differenti procedimenti costruttivi di quadri che hanno come identico soggetto
il Canal Grande di Venezia, opera rispettivamente del Canaletto (la cui visione ci sembra realistica ma che, in
realtà, è scientemente e scientificamente composta in atelier) e da Turner (che ci appare vago nelle sue
dissolvenze e sfocature ma che invece è prossimo al processo di visione umana), Di Napoli dedica pagine
appassionate alla disamina dell’opera del pittore romantico inglese,così stimato da John Ruskin da aver
elaborato su di lui una monumentale trattazione critica, cui ha atteso per diciassette anni.

 

Il saggio si conclude con un omaggio a Cézanne, che “più di ogni altro ha dipinto la visione del pittore: cosa
ben diversa dal dipingere ciò che il pittore vede o ha visto.”

A proposito di Cézanne, vorrei segnalare uno dei più bei libri di storia dell'arte che io abbia mai letto, che ne
traccia una trasversale, vista con gli occhi di un talent scout ante litteram, AmbroiseVollard, vero artefice
della fortuna critica di molti artisti, soprattutto tra gli Impressionisti: “Ricordi di un mercante di quadri”
(Einaudi, 1978)



Su Cézanne egli vi scrive pagine incredibilmente rivelatrici della sua indole misantropa e saturnina che ben si
coniuga con la sua metodica (da alcuni definita ossessiva) ricerca formale. Un altro testo che, se pure in
modo ‘particolare’ trovo illuminante per capire le difficoltà incontrate dall’artista di Aixnel fare comprendere
e accettare il suo lavoro creativo soprattutto all’amico d'infanzia (poi, ahimè, nemico dopo la pubblicazione
del libro) Emile Zola è L’Opera.

 

In questo romanzo Zola sembra cogliere, purtroppo senza capirle, le ricerche di Cézanne, trasponendole nella
figura del protagonista, l'artista fallito Claude Lentier, nel quale Paul finisce per riconoscersi ponendo
drasticamente fine al sodalizio intellettuale ed affettivo con Emile, nato sui banchi del liceo e durato una vita.
Forse oggi potremmo dire che Cézanne non ha per nulla equivocato identificandosi in Lentiere nella sua
tormentosa ricerca; ricerca che Zola non poteva capire ma che si conferma evidente anche leggendo le pagine
di Di Napoli: “in questo periodo Cézanne perviene ad una sorta di astrattismo cromatico anticipatore delle
tendenze del Blaue Reiter, che passano da Kandinskij e Klee e arrivano fino a Mondrian”. Dunque Cézanne
era troppo moderno per il suo tempo, persino per Zola che pure era stato capace di intuire la rivoluzione
impressionista, datata e databile ad ogni buon conto all'Ottocento, secolo al quale egli appartiene appieno.
Cézanne, invece, nella sua intrinseca classicità è un artista assolutamente fuori dal tempo, perché è moderno
e antico all'unisono, uno dei più grandi che siano mai esistiti, la cui carica rivoluzionaria è paragonabile solo
a quella di Giotto.

L'opera di Cézanne ha veramente una portata innovativa sconvolgente. Scrive Di Napoli: “il pittore non si
accontenta di dipingere quello che il suo occhio vede o ha già visto, ma vuole dipingere quello che potrebbe
vedere portando il suo occhio a concentrare l'attenzione su ciò che della natura può diventare pittura.”

 

Joachim Gasquet, scrittore, poeta e critico d’arte, ma soprattutto intimo amico di Cézanne ce ne tramanda le
riflessioni e le confidenze nel libro a lui dedicato, uscito appena pochi mesi dopo la sua morte. Così diceva
Cézanne:

“Chiuda gli occhi, attenda, non pensi a niente. Li apra […] che dice? Non si vede che un immenso
ondeggiare colorato, no? Un'iridescenza, dei colori, una ricchezza di colori. Questo deve darci il quadro in
primo luogo […]un abisso dove l'occhio sprofonda, una sorda germinazione. Uno stato di grazia colorato.
Tutti questi toni vi penetrano nel sangue, vero? Ci si sente rianimati. […] si diventa se stessi, si diventa
pittura.”

 

http://www.garzanti.it/libri/emile-zola-lopera-9788811362227/


Paul Cézanne, La Montagne Sainte-Victoire vista da Lauves, (1902-1904), Basilea, Kunstmuseum,
particolare.

 

“L’occhio per vedere e per comunicare con la visione dell’artista deve a sua volta comportarsi da visionario
” (Georges Salles, “Le Regard”, Parigi 1939) ed è proprio quel che ci insegna a fare lo studio di Giuseppe Di
Napoli.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



