
 

“È cominciata l’era dolce dell’umanità!” 
Francesco Bellusci
26 Luglio 2017

Qualche anno fa, in un breve e amichevole scambio a distanza con Michel Serres, il filosofo francese mi
faceva notare la vicinanza geografica del mio paese di origine (lucano) con il rispettivo (calabrese) di
Gioacchino da Fiore, confidandomi che in quel momento l’abate e teologo cistercense assorbiva i suoi
interessi e le sue ore di studio nella biblioteca della prestigiosa Académie Française, fondata dal cardinale
Richelieu, di cui Serres è membro da quasi trent’anni. Adesso, mi rendo conto che quella confidenza di
circostanza mi avrebbe fornito la chiave segreta di accesso alla sua ultima fatica, appena edita in Italia (
Darwin, Bonaparte e il Samaritano. Una filosofia della storia, Bollati Boringhieri, Torino). Infatti, la
“filosofia della storia” che Serres presenta in questo libro, ricalca lo schema dell’interpretazione storico-
allegorica di Gioacchino da Fiore basata sul processo di compimento progressivo della Rivelazione e
soprattutto sulla divisione in tre età o epoche (l’età del Padre, l’età del Figlio e l’età dello Spirito santo), che
nel libro di Serres diventano: l’era dell’inizio, l’era dura e l’era dolce. Non si tratta di una novità assoluta. In
passato e sempre in una versione secolarizzata, lo schema era stato mutuato e riproposto, per esempio, da
Lessing nell’Educazione del genere umano o da Nietzsche nelle “tre metamorfosi” (cammello, leone,
fanciullo) del Così parlò Zarathustra. È lo stesso Serres che, in alcuni punti del libro, rivela la matrice
“cristiana” della griglia alla base della sua filosofia della storia, che rimane tuttavia estranea al modello
escatologico di quella matrice. La confidenza evoca oggi un’ulteriore coincidenza e analogia. Tra i più
ferventi aderenti alla visione di Gioacchino da Fiore ci fu il teologo e francescano parigino Gerardo di Borgo
San Donnino, che in un libro intitolato Liber introductorius ad Evangelium aeternum del 1254 preconizzò
l’imminente avvento dell’“età nuova” o ordine dello Spirito Santo profetizzata da Gioacchino (per l’esattezza
nel 1260), con la scomparsa conseguente della Chiesa gerarchizzata sostituita da una comunità monastica di
santi.

 

Ma San Bonaventura metterà a tacere immediatamente i fervori gioachimiti nel suo ordine, bollandoli di
eresia, e il teologo parigino sarà condannato alla prigione a vita. Entrati nel terzo millennio, diverse e
inquietanti nubi e minacce sembrano addensarsi e oscurare il nostro tempo: dal terrorismo globale alle guerre
asimmetriche, dalle catastrofi ecologiche o umanitarie legate ai grandi flussi migratori dal Terzo Mondo alla
criminalità organizzata che avvelena l’economia e la politica di alcuni Stati, in non poche parti del mondo.
Eppure, un filosofo, ancora una volta francese, di nome Michel Serres, ancora una volta, in quest’ultimo
libro, ne parla come di fenomeni molto circoscritti e regressivi, enfatizzati solo dai “mercanti” del
pessimismo e del catastrofismo che si annidano non a caso nel sistema delle comunicazioni di massa, e
annuncia, nell’incredulità generale, che abbiamo fatto da poco il nostro ingresso nell’età più dolce
dell’umanità. È, quindi, il caso di addentrarci di più nel testo di Serres, al quale già di recente la collana
“Riga” sui grandi innovatori del Novecento ha dedicato una ricca antologia critica (Michel Serres, a cura di
G. Polizzi e M. Porro, Marcos y Marcos, Milano 2014) e sul quale, il prossimo ottobre, la Casa della Cultura
di Milano si appresta ad offrire un seminario a più voci al pubblico italiano, per accompagnarlo nel modo in
cui il nuovo maître à penser francese, che parteciperà in videoconferenza, c’invita a cambiare lo sguardo sul
mondo contemporaneo. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/e-cominciata-lera-dolce-dellumanita
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
http://www.bollatiboringhieri.it/libri/michel-serres-darwin-napoleone-e-il-samaritano-9788833928876/
http://rigabooks.it/index.php?idlanguage=1&zone=9&id=1015


Se, come si è detto, Gioacchino da Fiore gli fornisce la tela, la tavolozza dei colori che Serres utilizza per
dipingere il suo affresco ambizioso include alcune coppie concettuali-chiave: bene e male, virtuale e attuale,
caos e necessità, sacro e santo, rideclinate a partire dai pensatori e scienziati che lo hanno ispirato
profondamente e costantemente: Simone Weil, Henri Bergson, Jacques Monod, René Girard. Questi
riferimenti e intercessori non vanno ovviamente confusi con i “personaggi concettuali” fatti assurgere da
Serres a simboli delle tre età o ere che vede succedersi nella storia e che danno il titolo al libro: Darwin,
Napoleone e il Samaritano. Il libro inizia con la precisazione di un nuovo modo di intendere e definire i
confini della storia, la cui profondità temporale assume in Serres una dimensione colossale. Non è solo la
storia “storica”, la storia centrata sugli uomini, la storia che ha inizio con l’invenzione della scrittura.
Paradossalmente questa Storia ha una memoria corta, cortissima, anzi è un ammasso di oblii, perché
dimentica e mette ai margini della storia gli ominidi o i popoli primitivi privi di scrittura, gli altri viventi, le
cose inerti, il pianeta, l’universo. La storia di cui Serres vuole proporre una filosofia, infatti, ha l’estensione
cronologica vertiginosa del “Grande Racconto” delle scienze, dal momento che risale fino al Big Bang, cioè a
circa quattordici miliardi di anni fa. È il racconto che unifica in un’unica serie temporale le durate che ogni
singola scienza (etnologia, biologia evolutiva, fisica del globo, astrofisica, cosmologia) ha ricostruito e
aggiorna con sempre maggiore esattezza per i propri oggetti, in cui è inclusa la storia degli storici.
L’enciclopedia delle scienze diventa una cronopedia e scienze naturali e scienze umane si uniscono, perché,
anche se raccontano cose diverse, si basano sulla stessa struttura del tempo. Questa storia, chiarisce Serres,
non ha più scopo o direzione e tantomeno sono gli uomini il fine o la fine di questo racconto, che è fatto di
caos e biforcazioni impreviste, è un insieme eterogeneo di paesaggi e ritmi temporali differenti, ma che si
può sempre ripercorrere da valle a monte secondo il “movimento retrogrado della verità” di bergsoniana
memoria, ricostruendone così catene causali e direzioni di marcia. E Serres vi scorge la successione di tre ere.

 

La prima era va dalla formazione dell’Universo e del nostro pianeta fino alla comparsa e allo sviluppo delle
forme viventi pre-umane. È l’era “darwiniana”, segnata dal duello energia-entropia, che governa il mondo
fisico, e da quello vita-morte, che governa la galassia dei viventi e che si rideclina in pace-guerra con la
comparsa dell’Homo sapiens, il rappresentante dell’unica specie vivente a introdurre la violenza e l’omicidio
intra-specie. Ha inizio adesso l’“era dura” segnata da tre morti: la morte procurata col sacrificio, prima
umano poi animale, ritualizzato nelle religioni arcaiche, che coagulava e rendeva coese così le comunità col
sacro e col sangue, fino a quando il cristianesimo lo sostituirà con il rito “dolce” e simbolico dell’eucarestia,
per denunciare l’innocenza di ogni vittima sacrificale; la morte procurata dalle armi letali della guerra, che è
apparsa perpetua lungo tutta la storia “umana”, a cominciare dalla madre di tutte le guerre, quella combattuta
tra gruppi nomadi e gruppi sedentari; la morte indotta o minacciata dal meccanismo economico del prestito e
del debito, regolato ma sempre impastato di violenza. L’era dura culmina nella rivoluzione industriale e si
chiude con l’esplosione di Hiroshima, che inaugura la prima “globalizzazione”, perché proietta la minaccia di
morte per la prima volta non più sull’individuo, sui gruppi umani o sulle civiltà bensì sull’intera specie
umana, ma è contestuale all’evento che gli fa da contraltare e che apre il sipario dell’era dolce: la scoperta
della penicillina.

 





 

La neghentropia, l’informazione, la cura della vita, hanno sempre opposto, infatti, resistenza alla
“tanatocrazia” dell’era dura e creato le condizioni per l’avvento dell’era dolce. Le stesse rivoluzioni dolci,
come quelle concernenti i segni e la comunicazione (dall’oralità alla scrittura, dalla scrittura alla stampa,
dalla stampa al digitale) hanno avuto un impatto più duraturo e diffuso sull’organizzazione sociale rispetto
alle rivoluzioni dure, come quella scientifico-tecnico-industriale. L’era dolce comincia poco più di mezzo
secolo fa e si connota per tre componenti: la pace, la medicina, il digitale. La pace, nuova, dura almeno in
Europa ininterrottamente da settant’anni; la guerra e il terrorismo sono precipitati all’ultimo posto come
causa di mortalità nel mondo; all’immensa maggioranza degli uomini ripugna uccidere, violentare,
distruggere opere d’arte e stigmatizza le minoranze che adottano ancora questi comportamenti; la protezione
sociale dei deboli ha capovolto il darwinismo sociale dell’era dura. Questa pace è stata la condizione
principale della golden age del secondo dopoguerra, dello sviluppo economico impetuoso che ha accresciuto
il benessere, l’inurbamento, e della medicina che ha aumentato considerevolmente la speranza di vita,
modificando il nostro rapporto col corpo, che non soffre più i dolori quotidiani di chi viveva già fino alla
metà del secolo scorso. 

 

Nell’era dolce, il medico rimpiazza il guerriero, la pietà del buon Samaritano succede alla spietatezza di
Napoleone: “Nell’era antica, che possiamo definire ‘hegeliana’, a volte gli eserciti in battaglia trascinavano
dietro degli sparuti chirurghi, mal equipaggiati, con poche infermiere munite di bende sparse in un ambiente
insozzato dai combattimenti. Le grandi epidemie spesso erano la conseguenza dei carnai successivi allo
scontro. Nessuno avrebbe mai potuto immaginare che un giorno queste retroguardie avrebbero sostituito in
prima linea i soldati, un tempo vittime; che l’ospedale, dove hanno luogo le sfide all’ultimo sangue per il
trionfo della vita, avrebbe rimpiazzato il conflitto; che i governi, abbandonando il servizio militare, avrebbero
deciso per una politica della salute; che dopo le ferite ci sarebbero state le cure; che l’assistenza sanitaria
pubblica avrebbe sostituito il quartier generale e le sue strategie di morte; che l’OMS avrebbe potuto
orientare la geopolitica. Ma questa utopia ha avuto luogo”. Dopo aver letto fiumi di inchiostro sul lato oscuro
e pervertibile della biopolitica moderna, Serres c’invita a coglierne il lato irenico e benigno, se ci poniamo
adeguatamente dal punto di vista della lunghissima durata del “Grande Racconto”. D’altra parte, il profilo
antropologico emergente dell’umanità “dolce” è convergente con quello tratteggiato già nel frammento
postumo del 1887 da Nietzsche, per il quale proprio il contesto di vita reso meno insicuro e insensato e
quindi addolcito dallo sviluppo della scienza e dalla tecnica, rende più ‘forti’ gli uomini più ‘moderati’, che
non hanno bisogno, per rassicurarsi, di ricorrere a fedi estreme o a visioni essenzialiste e metafisiche
dell’uomo.

 

Il motore della storia non sarà più la lotta tra servo e padrone, vinta da chi è disposto a rischiare la vita e a
soggiogare quella altrui con la minaccia di morte, ma la legge del buon samaritano che s’inchina e si prende
cura della vita, perché ci consentirà non solo di progredire ma di sopravvivere: “Dalla pietra tagliata alle armi
nucleari, dai cacciatori-raccoglitori agli sventramenti del mondo, l’era storica contraddistinta dalle forze dure
è al termine. Non può andare oltre senza avvelenare gli uomini e distruggere le cose”. E arriviamo così alle
tecnologie dolci di Internet, che hanno innanzitutto il pregio di liberare la potenza del numero: tutti accedono
virtualmente a tutto e a tutti. 

Serres è positivamente impressionato dalla capacità di Internet di decentralizzare e democratizzare il sapere,
in una misura non comparabile con quella delle altre rivoluzioni della “coppia supporto-messaggio” (scrittura
e stampa) e in attesa di dispiegare ancora il suo ventaglio di effetti e opportunità per l’accesso al potere e alle
istituzioni, per l’organizzazione dell’opposizione a regimi oppressivi, per nuovi modi di apprendere, di
conoscere e di liberare la mente all’invenzione, per creare nuove appartenenze. Se, come diceva Lutero, ogni
uomo è Papa con una Bibbia in mano, cosa sarà l’uomo con uno smartphone in mano, cioè con il mondo



intero in mano? Una molteplicità immensa e crescente è entrata in scena e in contatto in uno spazio non più
cartesiano e metrico, bensì virtuale e topologico. Certo non è detto che questa possibilità
incommensurabilmente accresciuta di contatto e scambio generi automaticamente, sempre e in modo più
esteso comunità e pace.

 

Nuove forme di violenza possono essere veicolate nella e con l’uso della Rete e i più pessimisti prefigurano
addirittura la fagocitazione del dolce da parte del duro con le cyberguerre. Ma al futuro dell’età dolce Michel
Serres consegna l’utopia concreta di una pace universale che discenderà dalla coscienza della comune
appartenenza all’equipaggio del vascello-Terra e dei rischi di affondare che esso corre: “È vero, abbiamo
messo la mano sul mondo, ma il mondo tiene la sua mano su di noi. Noi lo teniamo virtualmente; lui ci tiene
realmente. Noi lo teniamo realmente; lui ci tiene virtualmente. Lo teniamo grazie al facile accesso; e lui ci
tiene per le nostre condizioni di esistenza – respirazione, nutrimento, salute, spostamenti… Mi sembra
prevedibile che un giorno la mano del mercato dovrà adeguare la sua potenza relazionale a quella concreta
del mondo, e forse adeguarvisi, cioè obbedire alla sua legge. Entriamo in un periodo in cui si gioca un mano
a mano decisivo per la nostra sopravvivenza, tra l’uomo individuale o globale e l’intero pianeta. Questo mio
libro sulla storia e la storia stessa tornano al punto di partenza: partiti dal mondo, vi fanno ritorno”. 

 

Per lungo tempo oggetto ostracizzato dalla scena del discorso filosofico contemporaneo, per aver alimentato
in modo sotterraneo le ideologie totalitarie (come tale è stata smascherata o messa all’indice da Hannah
Arendt o Karl Popper), Serres è determinato nel riportare la filosofia della storia in auge come l’orizzonte o
la bussola imprescindibile per la politica e i decision makers, che oggi, in questo inizio di secolo, se ne
scoprono drammaticamente orfani, nel momento in cui necessitano di essere più lungimiranti. E una filosofia
della storia allargata e inglobante le durate colossali dell’Universo, della Terra, dell’evoluzione del vivente,
oltre alla storia delle collettività umane, non è affatto un mero esercizio interdisciplinare, né solamente il
frutto di quel che Serres chiamava, già alcuni decenni fa, programmaticamente “il passaggio a Nord-Ovest”
tra saperi umanistici e saperi scientifici.

 

Risponde all’esigenza di evitare ad ogni costo l’opposizione natura/storia, il cui superamento è ormai
condizione stessa della nostra sopravvivenza. I nostri nonni sapevano di avere alle loro spalle solo circa
tremila anni di storia. Le “Pollicine” del futuro, i giovani dell’era dolce, sapranno di avere alle loro spalle
quattordici miliardi di anni di storia e di essere entrati nell’era dell’antropocene. Questa coscienza non potrà
non avere effetti sulla mentalità, sulla politica, sul diritto, sul modo di produrre. In definitiva, sul nostro
essere-nel-mondo. Serres ancora una volta è ottimista: “Ecco che ne è dell’essere-nel-mondo: dolce verso il
mondo, l’età dura era dura verso gli uomini; poi, dolce per gli uomini, l’età dolce è diventata dura verso il
mondo. Dobbiamo lavorare per un futuro in cui i nostri comportamenti saranno dolci verso gli uomini e verso
il mondo”. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



