
 

Possono esistere delle (nuove) tecnologie
conviviali? 
Tiziano Bonini
22 Luglio 2017

Stavo ascoltando la radio. Era un mese fa, il 7 giugno. Su Radio3 sento la voce di Derrick De Kerckove che
parla di datacrazia, della supremazia dei dati. Mi fermo all’ascolto, poi interviene Belpoliti. Capisco che è un
dibattito sulla memoria e sugli strumenti per preservarla, ma che verso la fine ha preso altre strade. La
discussione è molto interessante, e come al solito, lascia più domande che risposte. La potete riascoltare per
intero qui.

La discussione parte da un articolo di De Kerckhove pubblicato da La Stampa, in cui afferma che

 

“Come ha scritto Umberto Eco, la verità è che stiamo perdendo la memoria, «quella personale, inghiottita
dall’iPad, e quella collettiva, forse per la pigrizia di non voler comprendere il passato per capire il
presente». (…) Ma adesso, tornando digitale on line, la memoria culturale emigra completamente fuori del
mio corpo e se ne va nel cloud. Si chiama «amnesia digitale» da uso eccessivo di Google e smartphone. (…)

Nella partecipazione immediata e permanente che intratteniamo con il mondo digitale, nell’accelerazione
continua e nel total surround dell’informazione, sparisce l’intervallo necessario per riflettere e sostenere
punti di vista”.

 

Come ritrovare un equilibrio tra oblio e memoria, si chiede il terzo ospite al telefono, Maurizio Bettini?
Belpoliti prova a rispondere che è collettivamente difficile, ma individualmente più facile.

Dovremmo darci più tempo, ridare valore agli intervalli di tempo che De Kerchove afferma essere stati
azzerati dal digitale. È vero, abbiamo bisogno di più tempo per poter ricordare le cose, fissarle nella
memoria, rielaborarle. Ma davvero basta imporsi una nuova “morale digitale”? o anche solo una personale, e
difficilissima, autodisciplina? Belpoliti suggerisce che dovremmo passare più tempo da soli, annoiarci,
passare qualche tempo in silenzio, riscoprire il valore dell’intervallo. Ricorda da vicino alcuni dei consigli
contenuti nel felice libro di Sherry Turkle (di cui abbiamo parlato qui), anche lei suggeriva una nuova
disciplina del rapporto tra individui e tecnologie di comunicazione mobile, basata su una maggiore
consapevolezza individuale dei momenti in cui essere presenti insieme agli altri e dei momenti in cui ci si
può assentare in comunicazioni con persone distanti da noi. Anche lei suggeriva la riscoperta del silenzio,
della solitudine, dell’importanza di spazi di vita non mediati da tecnologie.

 

Tutti consigli sani, condivisibili, ragionevoli. Ognuno di noi prova a darsi delle regole, a disciplinare il
proprio comportamento nei confronti di applicazioni che ci inondano di messaggi e notifiche (email, tweet,
facebook, whatsapp, instagram). Da una parte non possiamo più farne a meno per gestire i diversi flussi di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/possono-esistere-delle-nuove-tecnologie-conviviali
https://test.doppiozero.com/possono-esistere-delle-nuove-tecnologie-conviviali
https://test.doppiozero.com/tiziano-bonini
http://www.radio3.rai.it/dl/portaleRadio/media/ContentItem-ec636b3f-757e-4ea2-86ac-3f906f182858.html
http://www.lastampa.it/2017/06/07/cultura/se-la-nostra-memoria-emigra-nella-nuvola-qFxvLCBx8vTHwGebJue73M/pagina.html
https://test.doppiozero.com/materiali/la-conversazione-necessaria


comunicazione che ci uniscono alle diverse reti sociali alle quali apparteniamo, dall’altra rischiamo di
esserne troppo dipendenti e perdere tempo prezioso.

Belpoliti suggeriva la possibilità di una risposta individuale, ma credo che tutte queste forme di resistenza
individuali assomiglino al vano tentativo di svuotare il mare con un bicchiere.

Forse, sul piano individuale, alcuni di noi possono anche trovare un equilibrio tra spazi di vita non mediati e
spazi di immersione nei flussi comunicativi in mobilità, ma sul piano collettivo, l’onda provocata dalla
diffusione di queste tecnologie è destinata a spazzare via vecchie abitudini e riconfigurare il nostro rapporto
col tempo, con gli altri e con la memoria.

A meno che.

A meno che.

E qui vengo al mio timido argomento.

 

Le risposte individuali sono sicuramente utili, ma solo a noi stessi. Come coloro che provano a rispondere al
cambiamento climatico attraverso un consumo consapevole delle risorse, a prendere di meno l’automobile e
usare di più la bici, anche coloro che provano a sperimentare un consumo più consapevole dei media digitali,
stanno cercando un complicato equilibrio che, se mai fosse possibile, serve soprattutto a chi lo ha trovato, ma
non alla collettività. Cambiare abitudini di consumo può servire come esempio per gli altri, può essere il
sintomo di un cambiamento collettivo, certamente, ma da solo questo cambiamento fa star bene solo noi
stessi (è già qualcosa), rafforzando la nostra identità.

 

Servono risposte collettive. Provo qui ad abbozzare una risposta, che potrebbe diventare collettiva. Ma non è
una proposta originale, perché non farò altro che recuperare e reinterpretare le parole di un vecchio pensatore
scomparso, molto famoso negli anni settanta-ottanta ma ora un po’ dimenticato: Ivan Illich. In particolare, mi
servirò del suo pensiero espresso in Tools for Conviviality (1973). In questo libro Illich affermava che per
rendere gli uomini più autonomi, più liberi, più capaci di realizzare i propri desideri, bisognava innanzitutto
progettare strumenti (tecnologie, istituzioni, relazioni) al servizio dell’uomo, strumenti in grado di liberare le
potenzialità e la creatività umana, strumenti che non dividessero gli uomini in master e slaves, in padroni e
schiavi. Questi strumenti, Illich li chiamava “conviviali”, in opposizione al modo di produzione industriale
(fosse esso capitalista o socialista).

 

“Le persone hanno bisogno non solo di ottenere delle cose, ma anche della libertà di costruirsi le cose di cui
hanno bisogno per vivere, di dargli forma a seconda dei propri gusti (…) Ho scelto il termine conviviale per
designare l’opposto della produzione industriale. Intendo con questo tutte quelle relazioni creative e
autonome che intercorrono tra gli individui e tra gli individui e il loro ambiente. Considero la convivialità
come quella libertà individuale che si realizza nell’interdipendenza tra persone” (p. 11).

 





 

Una società conviviale, proseguiva Illich, è una società che garantisce ad ogni suo membro il più ampio e
libero accesso possibile agli strumenti in possesso della sua comunità.

Gli strumenti sono conviviali nella misura in cui possono essere facilmente usati da tutti per raggiungere
obiettivi direttamente scelti dagli utenti stessi. Non richiedono una certificazione preventiva (un diploma, una
laurea, un attestato) per essere utilizzati.

Illich fa alcuni esempi di strumenti conviviali. A noi interessano di più quelli legati ai media: il telefono per
esempio, sarebbe uno strumento conviviale, perché permette a chiunque di dire ciò che si vuole a chi si
vuole, senza che i burocrati possano restringere questa possibilità o si debba passare da un centro, un
gatekeeper, per poter parlare con qualcuno. La televisione invece sarebbe uno strumento non conviviale.
Seguendo il suo ragionamento, uno strumento sarebbe conviviale quando può essere liberamente manipolato
e adattato ai bisogni di chi lo usa, non è sottoposto a un controllo centralizzato, può essere usato da tutti e
amplifica la creatività di ognuno.

Teniamoci per ora questa definizione, poi ci servirà più avanti.

 

C’è una frase chiave nel libro di Illich che per me rappresenta la possibile risposta collettiva al bisogno
individuato da Belpoliti, De Kerckhove e Bettini durante la loro discussione radiofonica: “Invertire la
struttura profonda degli strumenti che utilizziamo” (p. 10).

Tradotto: non basta provare a darci delle regole individuali nella gestione delle tecnologie mobili che
utilizziamo ogni giorno, perché quelle tecnologie sono progettate, a monte, per massimizzarne il consumo da
parte nostra, come ha notato un noto interaction designer della Silicon Valley, Tristan Harris. Harris ha
pubblicato su Medium un articolo dal titolo “How Technology Hijacks People’s Minds — from a Magician
and Google’s Design Ethicist” in cui sostiene che i social media replicano il meccanismo delle slot machine.
Il meccanismo psicologico che sta dietro le slot machine, prosegue Harris, è quello delle “intermittent
variable rewards”, cioè delle ricompense intermittenti di natura variabile. Quando tiro la leva non so che tipo
di ricompensa riceverò. Se i designer di tecnologia vogliono massimizzare la dipendenza, quello che devono
fare è collegare l’azione di un utente (come tirare la leva della slot) con una ricompensa variabile. Tu tiri una
leva e immediatamente ricevi in cambio un bel premio o anche niente.

 

La dipendenza è massimizzata quando la ricompensa è la più varia possibile: “diversi miliardi di persone
hanno una slot machine nelle loro tasche: quando tiriamo fuori i nostri cellulari per controllare le notifiche
stiamo tirando la leva di una slot machine. Quando clicchiamo “refresh” per aggiornare le nostre email,
stiamo tirando la leva di una slot machine. Quando facciamo scivolare il nostro indice lungo lo schermo del
telefono per aggiornare la bacheca di Instagram, stiamo giocando con una slot machine. Quando scorriamo i
profili di potenziali partner su Tinder stiamo giocando con una slot machine.”

 

Se le tecnologie attorno a noi sono progettate per incanalare le nostre azioni entro determinati comportamenti
di numero limitato, che possono essere misurati e quindi analizzati, gestiti e trasformati in previsioni di
consumo futuro, ecco che il nostro potere contrattuale nei confronti di queste tecnologie è molto basso, e i
nostri sforzi, la nostra “risposta individuale”, il tentativo di resistere alle affordances previste dalle tecnologie
risulta debole, o irrilevante.

https://medium.com/swlh/how-technology-hijacks-peoples-minds-from-a-magician-and-google-s-design-ethicist-56d62ef5edf3#.geyck3bxm
https://medium.com/swlh/how-technology-hijacks-peoples-minds-from-a-magician-and-google-s-design-ethicist-56d62ef5edf3#.geyck3bxm


Qualcuno di noi potrà anche riuscire a trovare un giusto equilibrio personale tra i benefici delle tecnologie
digitali e il tempo che succhiano e rubano ad altre attività più socievoli, ma questi tentativi non saranno che
eccezioni.

 

La risposta collettiva, per me centrale, è invece quella di “invertire la struttura profonda degli strumenti che
utilizziamo”, riappropriarci di questi strumenti, reclamarne il controllo, la possibilità di manipolarli, di
deciderne le sorti, hackerarne non solo i contenuti, ma anche l’architettura con i quali sono stati progettati.

 

 

Un autista di Uber o un rider di Deliveroo non hanno alcuna voce in capitolo sulla piattaforma digitale che gli
assegna il prossimo cliente. Non possono nemmeno reclamare se la piattaforma li blocca perché sono scesi
sotto un certo livello reputazionale. Queste piattaforme digitali, di proprietà di un’unica corporation che ne
controlla ogni minimo dettaglio, imponendone il funzionamento a tutti i suoi utenti, sono piattaforme anti-
conviviali, direbbe Illich.

 

Dove gli utenti non hanno voce (tradotto: potere) nella progettazione di piattaforme e nei processi decisionali
si creano i presupposti per la creazione di beni, flussi e servizi di tipo autoritario, top-down. E questo è
ancora più pericoloso perché in molti settori e mercati, da quello del trasporto urbano (Uber), dell’ospitalità
(Airbnb), della comunicazione interpersonale (Facebook), della logistica (Amazon), questo tipo di
piattaforme autoritarie e anti-conviviali stanno guadagnando posizioni di monopolio (come spiega questo
articolo del New York Times), all’interno delle quali gli utenti non avranno alternative. Per la comunicazione

https://www.nytimes.com/2017/04/22/opinion/sunday/is-it-time-to-break-up-google.html


interpersonale dovremo sottostare al recinto di regole di Facebook, per il trasporto urbano a quelle di Uber e
così via.

Nessuna di queste piattaforme ci permette di modificare gli algoritmi sui quali sono fondate o di fissare
liberamente il prezzo del mio servizio di tassista o della mia casa in affitto.

 

La risposta collettiva è una risposta che ha a che fare con il design delle cose che usiamo, con un cambio di
paradigma dei modi di progettazione delle tecnologie che usiamo e deve passare per una maggiore apertura
della cultura del design, in parte già avvenuta, verso processi di progettazione più partecipativi. Dalla politica
all’agricoltura, passando per la progettazione di piattaforme digitali, per realizzare una società più conviviale,
bisogna aprire alla co-progettazione. In politica tramite la sperimentazione di processi di democrazia diretta
(civic crowdfunding, per esempio?), in agricoltura seguendo le sperimentazioni d’avanguardia di un genetista
italiano, Salvatore Ceccarelli, che propone il miglioramento genetico partecipativo dei semi, nelle
piattaforme digitali lo sviluppo del platform cooperativism, che prevede lo sviluppo di piattaforme aperte e
gestite in forma cooperativa.

Anche nella produzione e distribuzione dei contenuti, per esempio, si potrebbe applicare il concetto di
convivialità. Può esistere un servizio pubblico dei media “conviviale”? Con Ivana Pais avevamo provato ad
immaginarlo in questo articolo. Possono esistere algoritmi conviviali, co-progettati dagli utenti insieme ai
designers e manipolabili ogni giorno? Pensate di aprire un servizio come Netflix e avere la possibilità di
riprogrammare autonomamente l’algoritmo di Netflix perché quella sera avete voglia solo di film di registi
brasiliani della new wave anni settanta, magari tramite un controllo vocale, o restringere l’offerta musicale di
Spotify soltanto alla musica degli anni Novanta, e “mi raccomando, escludi per favore tutti i cantanti
italiani”.

 

Se invertiamo la struttura profonda degli strumenti, forse possiamo esserne meno schiavi e ricavarne
maggiori benefici. Ma questo significa invertire la struttura profonda del sistema di produzione di questi
strumenti, ovvero, marxianamente, invertire l’economia politica che governa la produzione di questi
argomenti e sostenere la creazione di tecnologie no profit, co-gestite, in varie forme tutte da sperimentare,
dagli utenti stessi (come l’idea di trasformare Twitter in una cooperativa di proprietà degli utenti). Se il
capitalismo di piattaforma conquisterà il monopolio delle piattaforme digitali disponibili sul mercato, la
struttura profonda di questi strumenti risponderà a un solo imperativo, e sarà molto, molto lontano da
quell’idea di società conviviale, attiva, socievole, “gracefully playful” che immaginava Ivan Illich.

 

p.s. Mi sono appassionato solo da qualche anno alla lettura di Ivan Illich. Sono nato nel 1977, quando già
Illich aveva 51 anni e non l’ho mai conosciuto. La sua figura è molto controversa e discutibile (ho apprezzato
molto il racconto di Franco La Cecla in Ivan Illich e la sua eredità, Medusa, 2013) e ci sono molte persone
che conoscono il suo pensiero meglio di quanto possa averlo capito io, che mi sono avvicinato a lui dopo
aver tradotto Making is connecting di David Gauntlett, un sociologo inglese che ha ripreso Illich per
interpretare la nuova ondata di creatività supportata dalle tecnologie digitali. Credo però che tutti dovremmo
rileggere La convivialità per trovare una risposta collettiva, più complessa e sistemica, alle domande che ci
pongono le tecnologie digitali, sia come consumatori che come lavoratori. Invece di resistere loro,
imponendoci un’ora di “disconnessione” o un mese di “detox” digitale, dovremmo lavorare di più con i
designers, e progettarne altre, con altre regole, non fisse, discutibili e flessibili, ritagliabili sui nostri bisogni
personali. Dovremmo poter essere proprietari dei nostri dati e decidere cosa farne e con chi condividerli.
Dovremmo essere più liberi di quanto già adesso le tecnologie non ci fanno sentire.

 

https://www.youtube.com/watch?v=RZxw_qLgHPE
http://it.ejo.ch/economia-media/come-il-crowdfunding-potrebbe-finanziare-il-servizio-pubblico
http://www.independent.co.uk/news/business/news/twitter-shareholders-vote-co-operative-users-social-media-company-change-ownership-plc-a7677081.html
https://test.doppiozero.com/materiali/recensioni/ivan-illich-e-la-sua-eredita


È un discorso lungo e discutibile. Vorrei poterne parlare con designers, progettisti, sviluppatori, utenti. To be
continued. O come scriveva Luther Blissett nell’ultima pagina di Q, “non si prosegua l’azione secondo un
piano”.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

