DOPPIOZERO

Esercitail dubbio e stal a veder e cosa offreil caso

Ugo Morélli
25 Agosto 2017


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/esercita-il-dubbio-e-stai-vedere-cosa-offre-il-caso
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli




AMITAV GHOSH
LA GRANDE CECITA

IL CAMBIAMENTO CLIMATICO
E L’IMPEHSABILE

Bl w{,_




Derive ddl’intuizione e della magia. Un prologo semiserio

Comodo e affidarsi aquello che e intuitivo e si presenta pitl facile da comprendere. Creature fantastiche o
magie soddisfano il bisogno che abbiamo di trasgredire, perd quanto basta, all’ interno di un gioco dalle
possibilita regolate, e aloratutto questo ci appaga, assolvendoci dallaresponsabilita della verifica e della
falsificazione. Ecco che I’impensabile si propone a noi, soddisfatti dalla completezza che, per quanto fasulla,
Ci avvolge come un manto e si presenta persino confortevole. Giungiamo cosi a dire che una cosa e vera
perché é causa di un’altra, manon ci impegniamo a verificare se non esistano altre cause che larendono
guellache €, in modo da escluderle tutte, tranne una. Questo eil punto, caro il mio mago. Mi rendo conto che
tu hai buon gioco ad accattivarti lamaggior parte delle persone: proponi loro vie per la conoscenza che
costano poco e sono comode; non richiedono impegno e sono facili da capire e daricordare. Il fatto € che
sono false.

C’ & stato un tempo in cui sembrava che finalmente potessi passartelamale. E durato poco. Poi

I’umanita hainiziato a diventare sempre piu stupida, e tu hai ripreso vigore. Ora, Spesso, non ¢i Si ricorda
neppure piu cosa potesse voler dire fondarsi su se stessi, autofondarsi, e creare un mondo capace di creare se
stesso con i propri vincoli e possibilita. Pare che la nostra angoscia della vita e soprattutto della morte possa
essere affrontata solo consegnandosi a qualche istanzareligiosa. La nostraesigenza di elaborare quell’ ansia,
anziché consegnarsi a una sacralitaimmanente, in grado di essere attenta alla nostra vita effettiva e aquella
del sistemavivente di cui facciamo parte, si consegna sempre piu auna miriade di déi inventati giorno dopo
giorno, che hanno la caratteristica, subdola, peraltro, di non presentarsi neppure come tali. Per un Dio che e
morto ne inventiamo a centinaia o migliaia. Se € vero che siamo nati per credere, € anche vero chelo
sappiamo, ma di questa consapevolezza ne facciamo un uso del tutto improprio e tale da generare effetti per
noi indesiderabili. Non riusciamo quasi mai arenderci conto che non basta che molti siano d’ accordo su una
cosa perché quella cosa sia vera, seppur provvisoriamente. Non ci riesce di comprendere che per sostenere
qualcosadi attendibile e necessario escludere tutto quello che attendibile non €; che per identificare una causa
€ necessario escludere tutti i fattori che cause non sono, e non solo dire che nellamaggior parte dei casi quel
fattore funziona come causa.

Tutto questo riguarda non solo il modo in cui conosciamo, maanche il modo in cui ci governiamo: ha,
insomma, a che fare con la democrazia, che e il modo piu fragile, ma anche piu significativo, che abbiamo
trovato finora per convivere. | maghi come lel sguazzano nel mare indefinito della disattenzione, si fa per
dire, a dubbio e alaricerca come condizioni per giungere a convenzioni provvisoriamente condivise fino a
prova contraria. Non ve la siete passata bene solo in acune brevi occasioni storiche, e questo vi
ringalluzzisce fino a pensare che se le cose stanno cosi, allora avete ragione voi. E invece no.

Se nel tempo di Marco Aurdlio, ad esempio, quando gli dei lasciarono la Terra, fu possibile concepire un
mondo autofondato per gli umani intesi come parte della natura vivente; se fu possibile concepire un sapere e
un’ esistenza senza fondamenti a meta degli anni settanta del ventesimo secolo della nostra era, vuol dire che
s potrebbe creare un mondo in cui latua e lavostra esistenza fosse finalmente ricondotta a un ruolo da
saltimbanchi divertenti, utile solo per ricordare come eravamo quando facevamo di tutto per rimanere sudditi,
parassitati dalla nostra disposizione a sottometterci ai nostri stessi costrutti come il destino, senza accorgerci
che creilamo quei costrutti per non assumerci la responsabilita della nostra emancipazione e della nostra



autoel evazione semantica e pragmatica. Come per i vampiri ci serve un aglio che vi scacci via, - praticando
una curiosa prescrizione del sintomo -, per avere un essere umano in grado di autofondarsi senza negare le
derive della magia ma governandole, e, finamente, viversi diventando quello che si pud essere e s €, parte
dell’ evoluzione di un sistema vivente che ci precede, contiene e va oltre la nostra presenza. 1l fatto e, caro
mago, che la principale difficolta per riuscire a scacciarti, mettendoti a tuo posto, dipende dalla
constatazione che tu sei dentro di me, fai parte di me, cheti creo eti allevo, nonostante tutte le mie prese di
distanza. A volte ti tengo a bada e me la cavo abbastanza bene, ma spesso prendi il sopravvento e mi porti
dove vuoi.

Mi hai portato, ad esempio, a convincermi di poter essere il padrone del mondo e di poter essere indipendente
dai vincoli non-umani, in questa casa comune atutto il sistema vivente che éil pianeta Terra. Mi hai fatto
credere che tutto quello che ¢’ é fosse stato fatto per me e, io ei miel simili, presi dalla stessa frenesia, ne
abbiamo fatto quello che abbiamo voluto, come se ogni cosa si potesse usare senza limiti e senza
pregiudicarne lariproducibilita. Ora che le cose sono cambiate e ci accorgiamo che abbiamo messo arischio
tutto e noi stessi, non sarai certo tu a poterci aiutare; anzi continui a negare e atentare di illuderci e cosi ci
accechi. Non éfacile, mal’ unicaviaeé cercare di tenerti a bada, tenere a bada la parte di me che occupi, e
tendere ad aprire gli occhi.

Lagrande cecita

“.....ll mondo non ci circonda, ci costruisce da parte a parte”, scrive Michel Serres nel suo libro I mancino
zoppo (Bollati Boringhieri, Torino 2016; p. 40). Ecco: e perché ci costruisce e costituisce da parte a parte che,
forse, il mondo di cui facciamo parte diventa per noi “I’impensabile’.

L a pensabilitaimplica come condizione una certa distanza, diciamo pure una giusta distanza. Senza uno
sguardo almeno in parte dal di fuori diventiamo ciechi anoi stessi. Riusciamo a pensare in una sola direzione
e secondo poche categorie, scartando quelle che potrebbero aiutarci a criticare le nostre convinzioni.

A definire“I’impensabile” in modo affascinante e particolarmente efficace € Amitav Ghosh nel suo ultimo
libro La grande cecita. Il cambiamento climatico e I’impensabile (Neri Pozza, Vicenza 2017). La
naturalizzazione e I’ appartenenza tacita creano nella nostra esperienza un habit, un modo di essere spontaneo
e acritico che ci fa sentire “normale” quello che viviamo e facciamo, determinando conformismo e
orientamento a consegnarsi allaforzadell’ abitudine.

Per dirla con Hein von Foerster, viviamo nella condizione di “non vedere di non vedere’: la grande cecita,
appunto. Senz’ altro I’ humus piu congeniale per consegnarsi a spiegazioni e interpretazioni magiche
dell’ esistente e di quello che ci accade.



Ph: Olivo Barbieri

Mettere fuori latesta dall’ appartenenza tacita, emergere dallaforza dell’ abitudine, cambiare idea e punto di
vista, modificare comportamenti, € particolarmente difficile per noi. Sul clima, lacrisi dellerisorse ela
vivibilita continuiamo a sottovalutare il problema e la natura chiedeil conto. Per cambiare ci vogliono, di
solito, spiazzamenti particolari e non é detto che funzioni. Il cambiamento & prima di tutto “impensabile”,
guando siamo immersi in un equilibrio che ci pare naturale e immodificabile. Come scrive Ghosh, ci
accorgiamo della nostraimmersione tacita e conformista nella realtd, quando viviamo momenti in cui

gual cosa che sembrava inanimato mostra di essere ben vivo, addirittura pericol osamente vivo.

Eppure, s potrebbe aggiungere, anchein quei casi facciamo di tutto per ricomporre le situazioni, riportarle
alla consuetudine, evitare le discontinuita. Evitiamo la verita tutte le volte che possiamo. “Laverita dovrebbe
essere detta solo agli uomini che hanno un cuore semplice”, ha scritto Ghosh in un articolo apparso su “il
Sole 24 ore” del 18 giugno 2017, La narrazione dell’ Antropocene, in cui |o scrittore approfondisce
I"importanza della narrazione per costruire una nuova cosmologia e unaricollocazione di noi esseri umani
nella naturadi cui Siamo parte.



BN

“Nell’era dell’ Antropocene” , scrive Ghosh, “ e diventato impossibile tenere in piedi la finzione di una netta
separazione tra cio che e naturale e cio che é culturale: le due cose oggi appaiono indissolubilmente
intrecciate. Cio significa che quelle due divinita felicemente accoppiate, “ Natura” e“ Cultura” , sono morte,
e chel’idea stessa di “ scrittura ecologica’ , cosi come la conoscevamo, € morta con loro” .

Del resto e stata un’idealizzata estraneita dell’ umano a creare quel concetto di natura separata dall’ uomo che,
0ggi, s evidenzia come unadelle principali cause della nostra posizione distruttiva nei confronti della natura.

Ci accorgiamo, in questo tempo di surriscaldamento globale e di stravolgimento dell’ ordine climatico a cui
eravamo abituati, dell’ intima connessione esistente tranoi el resto della naturadi cui siamo parte. |
fenomeni climatici di oggi “sono un misterioso prodotto delle nostre stesse mani che oggi tornaa
minacciarci, in forme e fogge impensabili”, scrive Ghosh.

Quando ci aveva minacciato la natura, seppur in modi e forme diverse?
Sempre, nella durata della nostra specie e, in particolare da quando ne siamo divenuti consapevoli.

E molto probabile che, proprio per elaborare quel senso di minaccia che metteva continuamente in
discussione la nostra stessa sopravvivenza, abbiamo creato tecnologie e ci siamo eretti a dominatori della
natura, generando miti che ci hanno portato a concepire che tutto quello che ¢’ é sia stato fatto per noi. Come
ho provato a sostenere in Mente e paesaggio. Una teoria della vivibilita, Bollati Boringhieri, Torino 2011, le
condizioni di precarieta e di minaccia derivanti dalla natura sono state probabilmente alla base della
progressiva affermazione di metodi e strumenti per dominarla, unitamente alla creazione di una mitologia
della superiorita della nostra specie, fino sentirsi “altro” e “superiori” rispetto a sistemavivente di cui slamo
parte.



S
£

Ugo Morelli

MENTE E PAESAGGIO

Una teoria della vivibilita



Il resto lo hafatto, forse, lanostra giustaricercadi liberta e |’ affermazione del pit importante concetto
politico dell’ eramoderna, fin dai tempi dell’ Illuminismo: quello di liberta, appunto. Le cose umane, Si sa,
sono sempre ambigue: hanno almeno due facce e anche in questo caso I’ affrancamento dagli atri eil colpo
d ala per evitare|’ingiustizia, I’ oppressione e la disuguaglianza, ma anche I’ uniformita, ci hanno portato a
creare una situazione di progressivo distacco dallanatura. “Leforze ei sistemi non-umani non avevano
alcuno spazio in questa concezione dellaliberta: anzi laliberta era caratterizzata proprio dal distacco dalla
natura’, scrive Ghosh.

“Orachei sommovimenti della Terraci hanno costretto ariconoscere che non siamo mai stati indipendenti
davincoli non-umani, come possiamo ripensare queste concezioni della storia e dellaliberta?’. Con questa
domanda Ghosh pone quello che forse e il problema pit urgente con cui dobbiamo farei conti, e lasua
riflessione non fa sconti, soprattutto a se stesso e agli scrittori che concorrono con laloro arte a creare
I’immaginario e gli orientamenti in cui Slamo immersi.

Nell’ epoca di massimo sviluppo e affermazione del nostro modello di vita attuale, che e stato ed € anche il
tempo di crescenti emissioni di carbonio, e sorprendente e shigottisce che pochissime delle intelligenze
letterarie di quel periodo cosi engagé, — e io non faccio eccezione”, scrive Ghosh—, “erano consapevoli
dell’arcaicavocei cui brontolii, un tempo cosi familiari, non venivano piu ascoltati: lavoce dellaTerrae
della sua atmosfera’.

Lasingolareirriducibile resistenza ad affrontare il cambiamento climatico ha a che fare, insomma, in modi
articolati e strettamente connessi, con le narrazioni che noi facciamo di noi stessi nel tempo in cui viviamo.

Una domanda ci inquieta particolarmente e Ghosh la pone senza mezzi termini:

“ Questa nostra epoca, cosi fiera della propria consapevolezza, verra definita I’ epoca della grande cecita?”

E molto probabile che cid avvenga, salvo discontinuita profonde daistituire con forza e determinazione,
poiché la consapevolezza si mostra insufficiente a evitare la cecita, anzi puo essere essa stessa all’ origine
della cecita

In che senso? Nel senso che, diversamente da una convinzione molto diffusa, la consapevolezza non e di per
sé e automaticamente condizione di cambiamento. La spinta che produce in un primo momento, deve
farei conti con unaforza uguale e contrariache si generain noi esseri umani e che porta alla dissolvenza
della passione con cui avevamo affrontato I’inizio di un cambiamento possibile. Si chiama compassionfade
guellatendenza a cercare rassicurazione nella continuita del presente e a neutralizzare le discontinuita
possibili. E indispensabile tenerne conto in ogni processo di cambiamento immaginato, se s vuole che sia
effettivamente perseguibile.



Ghosh documenta ampiamente questa dinamica, mostrando come é avvenuta |’ edificazione di alcune delle
citta piu grandi del mondo che oggi rischiano la sopravvivenza per i cambiamenti climatici, Sia per
I"esposizione ai cicloni che per |I'innalzamento del livello dei mari, dovuti a riscaldamento globale. Una
progressiva rimozione collettiva dei saperi e della consapevolezza dei rischi che le generazioni avevano
accumulato nel tempo abitando determinati territori, ha portato ad edificare citta come Hong Kong, Kolkata,
Mumbai o New Y ork nei luoghi dove sorgono e dove oggi sono ad alto rischio. In Italia potremmo,
purtroppo facilmente, richiamare la sconsideratezza dei saperi tradizionali che hanno portato ad edificare nel
letto di fiumi e torrenti o aridosso delle coste, con conseguenze che spesso s rivelano catastrofiche. La
rimozione avviene a causa di un atteggiamento mentale che induce a cercare soluzioni per viariduzionistica:
ci addestriamo a cercare soluzioni “suddividendo i problemi in questioni specifiche di portata sempre piu
ridotta. E un modo di pensare che esclude deliberatamente qual unque considerazione che esuli dal problema
al’ordine del giorno (le cosiddette ‘ esternalita’), una prospettiva che rende impensabile I’ interconnessione di
Gad'.

Laletteratura ha assecondato e asseconda questa tendenza, secondo Ghosh, raccontando acriticamente questa
tendenza a un movimento “in avanti”, e replicando lafunzione del “dio-Tempo della modernita”, che halil
potere di decidere chi verrarelegato trale ombre dell’ arretratezza. Per quellavias e prodotto e si produce,
anche nel romanzo, un processo di divisione “impaziente di cancellare ogni arcaico memento della parentela
fraumano e non-umano”, implicando la marcatura e la soppressione degli ibridi e producendo quello che una
grande scrittrice come ChimamandaNgoziAdichie ha chiamato: “ The danger of single story”, le dannose
conseguenze e pericoli di una storia unica e standardizzata che riduce le differenze eil loro valore vitale.

Spaesamento


https://www.ted.com/talks/chimamanda_adichie_the_danger_of_a_single_story?language=it

In un mondo fatto cosi alungo di appartenenza, forse una delle problematiche pi u evidenti degli ultimi anni e
proprio lo spaesamento. E difficile dubitare, in generale. Ma soprattutto 1o e delle certezze consolidate che
tacitamente ci costituiscono. Eppure oggi accadono molti eventi che lo segnalano, 1o spaesamento.

Heidegger ha scritto: “Nell’ angoscia noi diciamo, uno e spaesato. Ma dinanzi a che cosa Vv’ e |o spaesamento
e cosavuol dire quell’uno? Non possiamo dire dinanzi a che cosa uno é spaesato, perchélo e nell’insieme”.
Gli eventi che battono alle porte, siaquelli micro che quelli macro, sembrano stimolare il riconoscimento di
alcuni fattori che, tutti, hanno un effetto spaesante. In un periodo di forte cambiamento che abbiamo ale
spalle, indotto in particolare dal terrorismo e dal nomadismo, ma anche dal turismo e dalla planetarizzazione,
nel bene e nel male, abbiamo assistito a unatrasformazione sociae profonda, nelle aspettative e negli tili di
vita. Alla modernizzazione rapida non ha corrisposto un adeguato livello di sviluppo culturale capace di
evoluzione senza fratture. Oggi, lacrisi impatta sulle possibilita finanziarie, ma soprattutto sulla pensabilita e
sulla progettualita politica, e modifica le aspettative in modo diffuso.

Tutto questo si combina con il progressivo riconoscimento, magari non esplicito ma serpeggiante, dellacris
climatica e ambientale che s manifestain molti modi, ma soprattutto attraverso il riscaldamento globale eil
suo impatto sulla disponibilita di acqua. La stagione che abbiamo alle spalle e stata ed € una delle pit secche
degli ultimi anni. Quella che stiamo vivendo € la piu calda e molte citta e luoghi del mondo si avviano a
vivere con unatemperatura che sfiorerai quaranta gradi per quasi tutti i giorni dell’anno. Molti fiumi, anche
in Italia, non arrivano piu a mare. In questo contesto giadi per sé€ ansiogeno, Si assiste a una chiusuraverso il
diverso e lo straniero che sta assumendo toni molto gravi, mandando in crisi unatradizional e disposizione
all’accoglienza e all’ ospitalita, in molti ambiti e come mentalita abbastanza diffusa. Se si aggiunge a tutto
guesto I'insieme delle difficolta delle giovani generazioni ariconoscersi nel paesi e nelle comunitalocali, sia
per larelativa marginalita che per la carenza di opportunita corrispondenti alle loro capacita, si ottiene un
guadro che trova nello spaesamento una efficace categoria interpretativa.

L o spaesamento nasce spesso dalla nostra scarsa disposizione a considerare |e conseguenze delle nostre
stesse azioni. Ghosh mette in evidenza, con rigore documentale, come “le emissioni di carbonio furono, fin
dall’inizio, strettamente correlate al potere in tutti i suoi aspetti, e questo continua ad essere un fattore
fondamental e, benché spesso taciuto, nella politica del surriscaldamento globale contemporaneo”.

Ne e scaturito un modello di sviluppo, oggi globale, basato sullo sfruttamento illimitato delle risorse e sulle
disuguaglianze.

L’analisi di Ghosh si faimplacabile, quando considerala dimensione politica della“ grande cecita’:

“Nellamisurain cui i frutti dell’economiadel combustibili fossili garantiscono laricchezza, e nellamisurain
cui i poveri del sud globale ne sono stati storicamente privati, € certamente vero che, in base a qualunque
canone di giustizia distributiva, hanno diritto a una fetta piu grande di tale economia. Ma questo
ragionamento non fa che renderci piu consapevoli di quanto siamo impantanati nella Grande Cecita: la nostra
vita e le nostre scelte devono tenere conto di un contesto storico che sembranon lascarci via d’ uscita che

|" autodistruzione”.



Eppure, nonostante le considerazioni sulle conseguenze perniciose di una concezione dellaletteratura e della
politica come avventure morali individuali, che impedisce di esplorare altre possibilita, malgrado le divisioni
dell’ opinione pubblica e la propensione a tenere segrete le informazioni piu gravi, non ¢’ e piu disaccordo né
negazionismo rispetto a surriscaldamento globale. Le ondate di calore sempre piu el evate fanno vittime e i
dati parlano da soli, se ad esempio si pensa che nel Golfo Persico, nel picco del 2015, anno decisivo per la
progressione del surriscaldamento climatico, Si sono registrate temperature fino a 72,8 gradi centigradi.

Non é nelleistituzioni politiche, che presidiano I’ ordine esistente, che Ghosh vede possibilita di vie d’ uscita,
bensi nel ricongiungimento con la natura e nel riconoscimento della sacralita del vivente che possono venire
dai movimenti di popolazioni coinvolte dallacrisi climatica. L’ auspicio con cui il libro si conclude é che la
lotta per ottenere azioni efficaci sia portata avanti, nonostante il poco tempo a disposizione, da*una
generazione in grado di guardare a mondo con maggiore lungimiranza delle generazioni che I’ hanno
preceduta, capace di uscire dall’isolamento in cui gli esseri umani si sono rinchiusi nell’ epoca dellaloro
cecita, disposta ariscoprire la propria parentela con gli altri esseri viventi”.

AleggiaMontale, aleggere Ghosh, con la sensazione di essere di fronte al’impensabile, appunto, di esserci
ridotti a silenzio e di trovarci nella difficolta a uscirne:

Non chiederci la parola

Non chiederci la parola che squadri da ogni lato
I”animo nostro informe, e alettere di fuoco
lo dichiari e risplenda come un croco

perduto in mezzo a un polveroso prato.

Ah|’uomo che se ne va sicuro,
agli altri ed a se stesso amico,
e |’ombra sua non cura che la canicola

stampa sopra uno scalcinato muro!

Non domandarci laformula che mondi possa aprirti,
si qualche storta sillaba e secca come un ramo.
Codesto solo oggi possiamo dirti,

cio che non siamo, cio che non vogliamo.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

