
 

Giorgio Agamben. Innocenza radicale 
Antonio Lucci
26 Settembre 2017

Sebbene Giorgio Agamben abbia dichiarato chiuso, nel 2014, il suo progetto ventennale di un’archeologia
della politica e del diritto, che ha preso il nome di Homo sacer, con la pubblicazione del volume l’Uso dei
corpi, la sua produttività non è affatto diminuita, e il nuovo testo dell’autore romano, Karman. Breve trattato
sull’azione, la colpa e il gesto, uscito recentemente per i tipi Bollati Boringhieri, ne è – non lo fossero stati
abbastanza i testi usciti in precedenza, dedicati, tra gli altri, a Majorana, a Pulcinella, e alle proprie vicende
biografiche – l’ulteriore riprova. 

 

Se si volesse speculare, si potrebbe addirittura arrivare a sostenere che questo volume potrebbe occupare il
posto vuoto lasciato enigmaticamente da Agamben nella posizione II.4 del suo progetto.

In Karman Agamben presenta al contempo una summa dei motivi portanti del suo pensiero e una loro
evoluzione in una direzione inedita. Come il sottotitolo indica, l’azione, la colpa e il gesto sono le tre grandi
categorie oggetto dell’analisi agambeniana.

Queste vengono analizzate tramite gli strumenti teorici che hanno reso famoso il filosofo (e spesso gli hanno
attirato critiche anche feroci): la filologia storica, il diritto (Agamben ha alle spalle una formazione
universitaria da giurista, fatto che non va mai dimenticato quando si leggono i suoi lavori), e – ovviamente –
la filosofia.

 

Nel primo capitolo del testo, La causa e la colpa, Agamben parte proprio – come spesso è solito fare – da
un’analisi filologica, che rivela l’originaria oscurità etimologica (e parentela concettuale) dei termini in
questione: la causa non sarebbe altro che una precisa “cosa” nell’atto in cui essa viene inclusa nell’ambito del
diritto (p. 14). È proprio in queste pagine che si delinea la tesi di base di Agamben: la causa e la colpa sono
due concetti che non appartengono all’edificio del diritto, ma permettono l’entrata in esso, il suo stesso
costituirsi (p. 16). 

Ma come avviene questo costituirsi? La risposta del filosofo è che esso avviene attraverso il concetto di
“pena” (p. 17). 

Ricordando che con “pena” indichiamo sia il “prezzo da pagare” per un’azione extralegale, che una
sofferenza senza spiegazione, Agamben si richiama al giurista tedesco Carl Schmitt (p. 22) per evidenziare
come non esista una colpa senza la corrispondente pena. Quella che in apparenza potrebbe sembrare
un’affermazione banale, in realtà contiene in sé un portato radicale: è solo l’esistenza di un ordinamento
giuridico che stabilisce come sanzionabile un’azione, che rende quest’azione una colpa. Al di fuori
dell’edificio del diritto non esiste alcuna colpa, ma solo una radicale innocenza del vivente in quanto tale. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/giorgio-agamben-innocenza-radicale
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci


 

La colpa esiste come tale solo in virtù della pena che la sancisce. È per questo che la sanzione è così
importante all’interno dell’edificio del diritto. Richiamandosi ancora una volta all’origine etimologica del
termine, Agamben – sulla scorta del linguista francese Emile Benveniste – ritrova l’origine del concetto di
“sanzione” in “sanctus” (e non – come un lettore di Agamben si aspetterebbe – in “sacer”, p. 32), termine che
indica un’interdizione totalmente (legata a una legge) umana, in cui il fattore religioso non gioca alcun ruolo.
La sanzione sarebbe dunque il modo in cui gli uomini puniscono – entro il recinto giuridico dei fatti umani –
la colpa: essa sarebbe, dunque, il fatto costitutivo della legge.

Questa sconvolgente immanenza e arbitrarietà radicale della legge – che unisce ambiguamente in sé sempre
la giustizia alla violenza – si vede in maniera chiara in quella che comunemente viene chiamata “legge del
taglione”. La parola “taglione” trova la sua origine nella parola latina “talis” (da cui l’italiano “tale”): a una
precisa azione criminosa corrisponde esattamente – tale e quale – la stessa azione come sanzione, la quale,
però, in quanto inclusa nell’edificio del diritto, è permessa (p. 38). Questo rende evidente – agli occhi di
Agamben – come non esistano colpe, ma solo azioni sanzionate, ossia azioni innocenti che perdono la loro
innocenza solo nel momento in vengono dichiarate colpevoli. “Tutto è bene”, come sentenziava Edipo nel
momento di massima accettazione della tragicità del proprio destino, o meglio, “ogni azione è di per sé
innocente”, se volessimo forzare in direzione agambeniana la sentenza edipica. 

 

Che la legge culminante in una sanzione sia la legge migliore è, però, tanto comunemente dato per scontato
quanto cosa dubbia, come ricorda Agamben sulla scorta del giurista romano Ulpiano (pp. 42-43). E non è
affatto da sottovalutare che già il diritto romano – vale a dire la struttura portante del nostro ordinamento
legale moderno – abbia posto un serio dubbio sulla legittimità della sanzione come mezzo di correzione
legale.



La necessità di ripensare i limiti delle nostre definizioni di causa e di colpa, e del conseguente edificio del
diritto, viene avanzata da Agamben nei capitoli 2 e 3 del suo testo, rispettivamente intitolati Crimen e
Karman e Le aporie della volontà.

 

Se però il lettore esperto di Agamben, nel primo capitolo, ha trovato i riferimenti teorici a cui è stato abituato
dal filosofo romano (il diritto, Franz Kafka, i giuristi Yan Thomas, Carl Schmitt e Hans Kelsen), in questi
due capitoli va incontro a una sorpresa: i punti di riferimento concettuali dell’autore cambiano, diventando –
per chi conosce Agamben – alquanto inusuali. Lo studio dell’etimologia latina lascia il posto a quella
sanscrita, e l’amato (noto e spesso “saccheggiato” da Agamben) Emile Benveniste al meno conosciuto
Adolphe Pictet, autore di un poco noto quanto affascinante Les origines indo-européennes. Essai de
paléontologie linguistique. Questo è il ponte che permette ad Agamben di allargare le sue analisi di filologia
storica, ma pure di operare una sorta di “passaggio a Oriente” filosofico, andando a descrivere alcuni
momenti portanti della filosofia buddhista. Il motivo del movimento teorico agambeniano è il ritrovare
l’origine del latino crimen (da cui il nostro “crimine”) nel sanscrito karman, che per i buddhisti indica la
volontà, l’intenzione dietro all’azione (p. 49). Secondo Agamben è chiaro che l’intera struttura teorica
dell’insegnamento buddhista si basa sul fatto che «karman significhi crimen, che vi sia, cioè, qualcosa come
un’azione imputabile e produttrice di conseguenze» (Ivi). 

 

La conseguenza di questa idea dell’azione come crimine, e del crimine come frutto di un’intenzione, sarà
decisiva per l’idea di soggetto che sta alla base dell’edificio della filosofia (in particolare di quella
occidentale). L’idea che esista un’azione imputabile, infatti, secondo Agamben porterà alla formulazione del
concetto di volontà, che non è altro che lo strumento teorico tramite cui un’azione può essere legata
inscindibilmente a un soggetto. A livello filosofico vale la pena qui notare un’evoluzione del pensiero
agambeniano che già era all’opera ne L’uso dei corpi (e in generale in quest’ultima fase della sua
produzione): una progressiva critica ad Aristotele (che – nei decenni scorsi – era sempre stato, invece, un
punto di riferimento “in positivo” per il filosofo romano) e un parallelo progressivo avvicinamento a Platone.
Se, infatti, «appartiene alla più profonda intenzione del pensiero platonico il tenace, inflessibile – e, per un
greco, quasi impensabile – tentativo di identificare altrove che nell’azione il luogo dell’etica e della politica»
(p. 61), significa che Platone ha cercato progressivamente (ponendosi, in questo, dalla parte di Buddha), di
situare il bene dell’uomo dalla parte dell’Essere e della contemplazione, mentre invece Aristotele è colui che
si è posto dalla parte dell’azione e del divenire. Questa dicotomia (essere/divenire, che si rispecchia in quella
contemplazione/azione) è l’oggetto delle analisi del capitolo 3 del libro, che racconta la storia del passaggio
dal mondo antico a quello cristiano come la storia – tramite Aristotele – della creazione del concetto di
volontà (p. 82). La volontà, come accennato, non sarebbe nient’altro che il dispositivo filosofico che
aggancia l’azione al soggetto, facendo di questo il responsabile (imputabile, quindi sanzionabile) dei propri
atti (p. 127). Ed è per questo che bisogna andare – come indica il capitolo conclusivo del libro fin dal titolo –
Al di là dell’azione.

 

Lo sparring partner di Agamben è qui sempre Aristotele, per cui «l’azione umana appare come la
dimensione che si apre in vista del bene» (p. 104). Questo, però, presuppone che tra l’uomo e il suo bene ci
sia «una frattura» (p. 105). Per questo, l’uomo, secondo Aristotele, deve agire: perché egli non è il bene, deve
attuare il bene. E questa necessità di attuare il bene, per Agamben, è il retaggio che Aristotele lascia in mano
al Cristianesimo e all’Occidente tutto: il bene è qualcosa che va ricercato, che deve essere voluto, e non
qualcosa che giace nell’essenza dell’uomo. Se Goethe, all’inizio del Faust, ha potuto sostenere che «In
principio era l’azione», lo ha potuto sostenere solo perché si muoveva in un orizzonte concettuale
profondamente segnato dalle coordinate etiche aristoteliche. 



 

Contro Aristotele vengono fatti giocare da Agamben Platone e Schopenhauer (e, in parte, Kant, tramite
un’ardita torsione teorica): ancora una volta due referenti che nell’arco filosofico del pensatore romano
stanno prendendo progressivamente sempre più importanza, soprattutto rispetto a una relativa assenza nella
produzione passata. In particolare Platone, che evidenzia come nella vita – e nella politica – sia decisiva la
dimensione (e la metaforica) del gioco: l’attività senza fine per eccellenza. E insieme a Platone – con un
ruolo addirittura più importante – Buddha (p. 128): è, infatti, stato il buddhismo il tentativo più grandioso di
liberare il soggetto dalla catena che lo lega ai due poli della volontà e dell’azione. La rivelazione di Buddha
sarebbe in questo senso il tentativo di rendere il soggetto quello che è indipendentemente da quello che fa, di
sciogliere il nodo scorsoio che consiste nell’identificazione azione-soggetto. Non necessariamente un uomo
che fa il male è malvagio, così come un’azione buona non rende chi la compie, di per sé, buono. La colpa, il
crimen, è sempre legata all’azione, ma non necessariamente al soggetto, che deve liberarsi di essa, e dell’idea
di essere un polo generatore di azioni, che a sua volta viene generato retroattivamente da esse. 

 

La conclusione di Agamben è legata a un suo vecchio tema (il testo Note sul gesto, pubblicato nella raccolta
Mezzi senza fine del 1996, risale addirittura al 1992), quello – appunto – del gesto. 

Il referente teorico a cui si agganciano le analisi sul gesto di Agamben, oltre alla dottrina buddhista, è il suo
amato Walter Benjamin, e in particolare il Benjamin di quel testo del 1921 – Sulla critica della violenza – a
cui Agamben aveva dedicato già uno dei suoi primissimi scritti giovanili, il saggio Sui limiti della violenza
del 1970. Come già nel 1970, e a più riprese nel corso del suo lavoro filosofico (come ad esempio nella parte
centrale di Stato di eccezione), ad Agamben interessa il tentativo di Benjamin di scollegare l’azione umana
dal circolo mezzi-fini, in modo da pensare un’azione “pura”, che abbia il proprio fine in sé. Il paradigma di
quest’azione pura sarebbe per l’Agamben di Karman, appunto, il gesto, quale ad esempio si dà nelle
cosiddette “arti performative” (p. 131).

 

Questo sarebbe un «terzo modo dell’attività umana» (p. 137), oltre la prassi e la produzione, «un’attività o
una potenza che consiste nel disattivare e rendere inoperose le opere umane e, in questo modo, le apre a un
nuovo, possibile uso» (p. 138). 

È proprio su queste analisi sul gesto – che resta in qualche maniera un oggetto filosofico non completamente
esplicitato né identificato dal filosofo romano – che si chiude Karman, che di certo rappresenta
un’interessante sviluppo nel percorso di pensiero di uno dei più importanti filosofi viventi, e – a parere di chi
scrive – un parziale punto di svolta nel suo stesso orizzonte teorico, grazie all’inserimento dell’inedito
elemento filosofico orientale.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





