DOPPIOZERO

Jullien. Vivere di paesaggio

Mario Porro
13 Ottobre 2017

: el P
- 'J:.-'f".ﬂ :

~associazione

427

Continua I” intervento di doppiozero a sostegno del Progetto Jazzi, un programma di valorizzazione e
narrazione del patrimonio culturale e ambientale, materiale eimmateriale, del Parco Nazionale del Cilento
(SA).

La nostra primadimora e stata un giardino. Cosi raccontano i testi fondativi delle religioni del libro e del
deserto, laBibbiaed il Corano, ed étema che s ritrova nell’ India antica. Quando, nel |11 secolo a.C., venne
compiuta latraduzione del Pentateuco che diciamo dei Settanta, per il giardino dell’ Eden si preferi ricorrere
al termine paradeisos di origine iranica piuttosto che al greco kepos, in cui si conserva ancheil senso di
grembo materno. Paradeisos indica un luogo recintato, chiuso da mura, con significato analogo
all’indoeuropeo ghorto, da cui deriva hortus. Nel luogo che Dio ha affidato ad Adamo perché desse un nome
ad animali e piante e ne fosse custode e padrone, la natura € messa al riparo e perfezionata. Il confine che
separal’interno dell’ abitare protegge dalla natura selvaggia, dalla foresta senzalimiti, luogo delle tenebre e
dei pericoli: il giardino rappresentala serenita delle origini, I’ infanzia col pevolmente perduta dall’ umanita,
ribelle allalegge del padre. Lo spazio chiuso del giardino e congruente all’ esigenza greca di tracciare un
limite per sfuggire al terrore dell’illimitato; horos, in origine la pietra che segnail confine, che assume poi
significato di “definizione”. Il giardino, ancor piu quando nellamodernita si offre allo sguardo sovrano del
soggetto, compiaciuto di avere imposto il suo ordine geometrico alla Natura, obbedisce ai canoni della
razionalita dell’ Occidente.

Concepire anche il paesaggio apartire dall’ orizzonte (horismos) che lo delimita significa gia mancarneil
tratto precipuo, I’ apertura che sftumaverso un’indefinita lontananza. Non € allora casuale che, in ambito
pittorico, il paesaggio siarimasto relegato a genere minore; nei Fiamminghi o negli Italiani del tardo
Quattrocento serve acolmarei vuoti del quadro, funge da sfondo e scenografia, primadi conoscere una breve
fioritura a partire dal Romanticismo, col venir meno del culto del Bello e dell’ esigenza della rassomiglianza.
La pittura di paesaggio ha conquistato autonomia nel secolo che da Friedrich e Turner giunge fino al Cézanne
in lotta contro la variabilita indomabile della montagna Sainte Victoire. 1l termine “ paesaggio” compare ai


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jullien-vivere-di-paesaggio
https://test.doppiozero.com/mario-porro
http://www.jazzi.it
https://it.wikipedia.org/wiki/Parco_nazionale_del_Cilento,_Vallo_di_Diano_e_Alburni

primi del ‘500 (forse € Tiziano il primo a utilizzarlo da noi in pittura), per derivazione da paese (pays, come
landscape da land); e ancora oggi i dizionari lo definiscono come la parte di un paese che la natura presenta
allo sguardo di un osservatore. La nozione resta cosi impigliata nella“piega’ cheil nostro pensiero ha
assunto fin dai Greci: il rapporto parte-tutto rimanda allalogica compositiva per cui larealtas forma
assemblando elementi, sul modello della struttura alfabetica che compone parole a partire da atomi-lettere.



FRANCOIS JULLIEN
VIVERE DI PAESAGGIO

O LIMPENSATO DELLA RAGIONE
A CURA DI FRANCESCO MARSCIANI

MIMESIS INSEGNE



Se oggi abbiamo riscoperto il pensiero del paesaggio soprattutto per le urgenze ecol ogiche, restiamo
comungue eredi inconsapevoli di categorie che ci rendono difficile comprendere come si possa vivere di
paesaggio, come suggerisce Francois Jullien, il filosofo e sinologo che da oltre trent’ anni propone un facciaa
facciafralaculturadell’ Occidente e latradizione cinese. Quest’ ultima ha promosso mille anni primadi noi
lapittura (e lapoesia) di paesaggio, tralasciando quella delle figure umane e del nudo in cui lanostra
classicita havisto rifulgereil Bello ideale. Un passo di Su Dongpo (XI secolo), uno dei primi pittori di
paesaggio, esprime con chiarezza |’ emancipazione dall’ obbligo infantile della rassomiglianza: “gli uomini,
animali, case, mobili hanno una forma costante. Invece montagne e rocce, bambu e alberi, increspature

dell’ acqua, nebbie e nubi non hanno una forma costante, ma hanno una naturainteriore costante”.

Non e nellariproduzione dellaforma umana che il pittore manifesta la sua abilita: “la grande immagine non
haforma”, dice Laozi, unaformuladacui Jullien hatratto il titolo di un altro libro dedicato al’ estetica cinese
(Colla editore, 2004). Forma (xing) in Cinanon e altro che la pausa momentanea di un processo, non c' e
formase non in trasformazione. Del paesaggio non ¢’ é rassomiglianza possibile, non si lascia metterein
posa né de-terminare, € inesauribile nelle sue variazioni di grana, di colorazione, di luminosita. L’ arte

dell’ Occidente ha seguito la“piega’ ontologica della filosofia, ha cercato, attraverso la consistenza della
formavisibile (morphé), di dare espressione allaformaintelligibile (eidos) che costituisce I’ essenza

dell’ oggetto rappresentato. In Cina, non si cercala rappresentazione, non vi € ideadacogliere; il pittore non e
chiamato ariprodurre I’involucro esterno delle cose ma a esprimerne la coerenzainterna (chang li), in cui si
manifesta laregolazione del processo del mondo. L’ alternanza delle fasi yin-yang scandisce il respiro che
animal’ universo intero, grazie a soffio-energia (i) che si rinnovadi continuo nelle sue variazioni. 11
paesaggio non e una parte ritagliata dal tutto, ma e giail tutto perchéin e attival’ operazione del mondo
nella suainterezza.

Lalingua della Cina costruisce gli enunciati ponendo ogni cosain relazione a suo opposto: pensare non
equivale acomporre ma ad accoppiare. Giail termine “cosa’ si dice “est/ovest”, non un che di unitario, mail
binomio, ladualita; e I’ideogramma che designa paesaggio € composto da montagna(e)-acqua(e) (shan-shui),
o darocce-nuvole (le rocce sono “radici di nuvole”), o ancora vento-luce. Come nel lascito di Eraclito, chela
nostra filosofia ha ben presto smarrito in nome dellalogica, dell’ Essere e della non-contraddizione, gli
opposti, aimitazione dei due versanti della montagna, non si escludono masi richiamano: il verticale della
montagna e I’ orizzontale delle acque, o stabile e il continuo fluire, laforma definitae quel che s adatta alla
formadelle cose, |’ opaco el trasparente, il solido eil fluido, quel che s ha davanti agli occhi e quel che s
stende da diverse parti. Non e laraffigurazione di un volto (come la Gioconda di cui Vasari dicevache
sembravaviva) afar apparire latensione animante da cui ha origine lavita; nei contorni sinuosi della
montagna, nelle svolte continue di rocce e nuvole, nelle linee di forza (il cinese utilizza il termine mo, lo
stesso delle arterie che fanno battere il cuore umano) del rilievo si scorge I’ energia che animail corso del
mondo. Picasso potradire, rivolgendosi al “cinese’” Malraux, che proprio i Cinesi hanno compreso quel che
conta davvero in pittura, non imitare lavita, malavorare come lei: dipingere rinnovail gesto con cui la natura
generaleforme.

Il paesaggio prediletto non & quello del Mezzogiorno, dai contorni definiti e dalle ombre nette; non e il
paesaggio mediterraneo, la cui luminosa trasparenza consente alle cose di stagliarsi, facendo credere a
un’identita di essenza, ad unafissita pietrificatadal sole. Il pittore cinese non raffigura stati distinti,



determinati, macoglie il mondo nella sua transizione essenziale, nel momento in cui vapori e nuvole rendono
evanescenti le cose, cominciano a cancellarle. Il paesaggio rivelatore e quello in cui le cose sfumano
progressivamente e le forme si fanno incerte. Occorre un lungo processo di addestramento per giungere afar
si che la natura stessa operi attraverso |o slancio del pennello, per dare ad ogni tocco respiro di vita. Nella
pitturatonale, I’ artista raffigurala profondita delle montagne in lontananza, stagliate su sfondi resi fluidi
dall’inchiostro diluito in acqua; il pennello delineai contorni, I’inchiostro rende le variazioni d’intensita della
luce, vela erivela, a seconda che la macchia siadiluita o concentrata.

“Le cose devono essere presenti e insieme assenti”, scrive Wang Wei (V111 sec.); col gioco di pieno-vuoto,
tenendo scostati alcuni peli per lasciare al’ interno zone bianche (latecnica del bianco volante), si traduce in
formavisibileil respiro della natura. Il pennello volaleggero come unafolata di vento sulla superficie della
carta, insuffla nell’inchiostro I’ energia germinale che avviail processo di generazione dellaforma. Il pittore
cinese dipinge il mondo che emerge dalla confusione originale o ripiombain essa, secondo la grande
alternanza respiratoria che lo fa esistere; dipinge non secondo le categorie dell’ Essere e del Nulla, ma
secondo quelle di un processo continuo, dove le cose stanno per accadere o tendono a scomparire.

A differenza del pittore occidentale, che si pone di fronte al paesaggio da un punto di vista unico e statico,
esterno all’immagine che raffigura (ritagliato dalla finestra albertiana che sezionala piramide visiva), 1o
sguardo del pittore cinese € mobile, contempla dall’interno il paesaggio fino a perdersi in esso (o racconta
unadelle Novelle orientali di Marguerite Y ourcenar).

Si tratta di una“visione interiorizzata’, suggerisceil titolo di un capitolo di Nell’ occhio del pittore di
Giuseppe Di Napoli (Einaudi, 2017). Non €1’lo aimporre il suo punto di vista, non siamo piu spettatori,
vincolati alla posizione fissa della veduta prospettica; o sguardo si lascia assorbire, passeggia nel paesaggio,
lo scopre da diverse angolazioni, non é attivato dagli stimoli ottici ma dalle forze che agiscono all’ interno
dellanatura. E quanto viene percepito nel paesaggio s rivela portatore di una componente affettiva; il mondo
non-umano non € piu estraneo e indifferente, un paesaggio € come un archetto, diceva Stendhal, fa risuonare
qualcosa nell’ interiorita, non tanto un suono distinto quanto una vibrazione, una risonanza che faritrovare
I"accordo, I'intesadi fondo fral’io eil mondo. Nel respiro che animail paesaggio, troviamo di che “nutrire la
vita’; non € necessario ricorrere al cattivo lirismo, allo sfogo soggettivista con cui I’ Occidente cerca di
compensare la scissione framondo fisico e coscienza, siamo ricondotti a monte di quella frattura,
nell’indistinto in cui non si € ancorainstaurata la frontiera fra materia e spirito.

Grazie allacorrelazione frail vento, che favibrare invisibile gli oggetti fisici, e laluce del sole che produce
I"alternarsi di ombra e chiarore, il pittore cinese miraa cogliere lo spirito del paesaggio, |a dolcezza-ambiente
che da esso emana. Lo spirito, il i, evocalaformadi unanuvola, poi il vapore che si innalzadal riso che
cuoce, ed ein primo luogo quel che emanadai corpi, ma senza separarsene, nel senso che da noi sopravvive
in“spirito del vino” o del sale. Lo spirituale el sottile, la quintessenza che procede da una decantazione, non
appartiene a un diverso piano dellareata, non € dell’ ordine dell’ Essere, madel processuale; si sprigionadal
sensibile e si fa evasivo. Seguire placidamente, in un mezzogiorno d’ estate, una catena di monti al’ orizzonte
oppure un ramo che getta la sua ombra sull’ osservatore, fino a quando I’ attimo, o I’ ora, partecipino dellaloro
apparizione — cio significarespirare I’auradi quei monti, di quel ramo”. Anche l’auraél’esito di uno
sprigionamento, termine anti-metafisico per eccellenza, che sfugge alla presa ontologica. E a questa nozione
che Jullien ricorre per comprendere come dalla nostra prima vita possa emergerne una seconda, non dopo la
morte, ma qui, nel quotidiano dell’ esistenza (Una seconda vita, da poco edito da Feltrinelli). Prendendo
distanza dal solchi in cui resta bloccata la vita ordinaria, possiamo imprimerle una nuova partenza; non si
tratta di unavita nova, madi unaripresa che, correggendo scelte precedenti, ci fornisce maggiore spazio di



manovra. La“vitasprigionata’ consente di “tenersi fuori” — ex-sistere, diceil latino —dai limiti e dai
condizionamenti che primalabloccavano; si apre nel momento in cui comincio a considerare lamia morte
come una scadenza e aritrovare un presente da vivere pienamente.

Quando Petrarca descrive lameraviglia del paesaggio colto dall’ ato del Mont Ventoux, con gli occhi che
vagano dalle nuvole sottostanti ale cime delle Alpi innevate, subito lalettura delle Confessioni di Agostino
lo induce a un ripiegamento su di s&, nell’ interiorita che comunica con Dio. Gli uomini vanno a contemplare
le cime dei monti, I'immensita dell’ oceano, il corso degli astri e non si accorgono che la sola cosa degna di
ammirazione € dentro se stessi: “niente e daammirare tranne |’ anima, di fronte alla cui grandezzanon c’e
nulladi piu grande”. Nella poesia e nella pittura di paesaggio cinese resta invece ignoto, rileva Jullien, il
varco fralafisicitael’interiorita: lamaterialitatende gia da sé alo spirituale, per I’animazione chevi s
rivela. | monti risplendono, le creste si stagliano nellaluce, mentre nell’ombra dei loro fianchi restala
confusione originaria, traspare il fondo senzafondo da cui viene il mondo. | vapori che si levano dalle valli,
che sftumano e fondono le forme del rilievo, sono I’'immagine dell’ aura che danoi si € trovata confinata

nell’ occulto e nell’irrazionale. Eredi dei Greci, abbiamo cercato nellalontananza evocata dal paesaggio

un’ aperturaverso I’adila, I’ altro mondo, platonico e cristiano, della salvezza e della verita. Abbiamo operato
lasceltaafavore del meta-, I’ oltre della tradizione religiosa e meta-fisica, ignorando lalontananza che invita
al tra, alla condizione indistinta fra essere e non-essere che induce allaréverie, avagare con il pensiero. La
Cinapensail lontano come svolgersi di un processo continuo che dalla prossimitasi perde (masenza
abbandonare il sensibile) nel vago e nel nebuloso cheil nostro pensiero delle distinzioni harelegato nella
poesia. ‘Il paesaggio se ne vadissipandosi”, scrive Guo Xi; il lontano € pensato come prolungamento senza
fine, non ci avvicinaa limite ultimo che apreil varco verso un altro mondo, ma ci immerge nella confusione
originaria

L’ esperienza del paesaggio, rileva Jullien, conta sul piano filosofico perché rompeil sigillo dell’ opposizione
classica fraragione ed emozione e perché fa scoprire la nostra profonda implicazione con un mondo. Il
pensiero cinese non ha edificato lafratturafral’io e la natura, quella che la modernita ha ulteriormente
scavato costruendo una fisica che rompe ogni legame con il vitale; quando allafine del X1X ha cercato una
traduzione per la coppia soggetto/oggetto, lalingua della Cina hafatto ricorso ad accogliente/accolto, ad
indicareil rapporto di ospitalitae non di indifferenza od ostilita. La nostra coscienza ecologicarisveglia oggi
il sogno di una comunione con la natura, main essa non possiamo non vedere anche |’ espressione di un
rimosso, se non di un senso di colpa. Il paesaggio chiama invece alla connivenza (conniverein latino, cioe
intendersi con una strizzata d’ occhio), ad un’ altrarelazione, ad unatacita intesa con le cose. La conoscenza e
solo lafacciailluminata del suo inverso connivente, il sapere ombroso a cui resta addossatae acui ci
accostiamo grazie alla poesia e a paesaggio.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







