
 

Per un’arte radicale 
Ilaria Bernardi
25 Novembre 2017

Fred Moten e Stefano Harney nel libro The undercommons (2013) sostengono che nelle democrazie
occidentali neoliberiste lo “studio”, inteso come istruzione impartita da un’istituzione, è un atto
individualistico e performativo che mira a mantenere invariate le classi sociali esistenti. Se invece
riuscissimo a trasformarlo in atto di cooperazione tra persone diverse, permetterebbe la costituzione di ciò
che ci accomuna e che si costruisce dal basso: gli “undercommons”, ovvero di quei comportamenti
antagonisti al behaviour imposto dalla società neoliberista, capaci di sottrarci dal condizionamento di
quest’ultima, inducendoci a immaginare realtà alternative basate sul prendersi cura l’uno dell’altro. A
dimostrarlo è il lavoro della giovane artista Adelita Husni-Bey che non a caso ha scelto un passo tratto da The
undercommons, quale epigrafe del suo portfolio.

 

Adelita nasce a Milano nel 1985, ma dai sette ai tredici anni si trasferisce con la famiglia in Libia, essendo
quello il paese di origine di suo padre. Nonostante quindi il trasferimento non sia dettato da alcuna esigenza
economica, sociale o lavorativa, ma sia in un certo senso naturale, quell’esperienza genera in lei un senso di
sradicamento, un trauma nell’essere spostata da un luogo dove invece si cerca di costruire qualcosa, nonché
la necessità di interrogarsi su come si strutturino i rapporti all’interno di determinati contesti sociali: “Per
sopravvivere in un contesto diverso da quello natio bisogna sviluppare la capacità di rapportarsi con gli
altri, di analizzarne le dinamiche, di creare una familiarità con il luogo”, dichiara durante una mia
conversazione con lei. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/per-unarte-radicale
https://test.doppiozero.com/ilaria-bernardi


Adelita Husni-Bey, Ard, 2014, video, colour, audio - 23’20’’. Courtesy the artist and Laveronica arte
contemporanea.

Nel suo lavoro, l’interesse costante per l’analisi delle dinamiche sociali e di potere tra individui l’ha condotta
a riflettere sul tema dell’esilio e dell’emigrazione nel progetto The Jealous State (2013), che sarà
riperformato nel gennaio 2018 per Furla, e che mostra un emigrato appena arrivato in Italia continuamente
corretto da un insegnante nella lettura di testi sull’esilio: il momento teoricamente di integrazione del
“diverso” alla nostra cultura diviene per lui costrizione ad adeguarvisi. Forse influenzata da La Terre inquiète
(1955) di Édouard Glissant, Adelita sottende così la necessità dell’incontro paritetico tra le varie culture e
della loro convivenza in una polis universale. 

 

Il suo lavoro risulta quindi in antitesi rispetto alla concezione di arte quale pura ricerca formale svincolata dal
sociale, che il londinese Chelsea College of Art and Design da lei frequentato dal 2003 al 2007 proponeva:
“All’università si trattavano per ore argomenti per me abbastanza inutili, come ad esempio con quale colore
dipingere un pezzo di legno”. Da qui la scelta di iscriversi al corso in Photography & Urban Cultures della
Goldsmiths University: l’urbanistica è infatti una disciplina che plasma il reale fornendo soluzioni anche a
questioni politico-sociali. Lo prova il lavoro di Eyal Weisman, direttore del Centre for Research Architecture
della Goldsmiths, che nel 2007 ha fondato il collettivo Decolonizing Architecture Art Residency per il
riutilizzo dell’architettura coloniale palestinese, da cui nasce il suo libro Architettura dell’occupazione.

 



Adelita Husni-Bey, Banchieri dalla serie Agency - giochi di potere, 2014, c-print, 110 x 147 cm. Courtesy the
artist and Laveronica arte contemporanea.



L’influenza di Weisman su Adelita è evidente soprattutto in ARD, un video da lei girato al Cairo, dedicato
alla rigenerazione urbanistica: un gruppo di individui, destinati a subire le trasformazioni urbane neoliberali
allora in atto, sono stati invitati a modificare una maquette in cartone prodotta dall’artista quale possibile loro
città futura. “Da un lato la loro scelta di distruggerla per ricollocarvi le proprie case, dimostra la potenza
dell’immaginario quale unico strumento che resta anche quando le istituzioni non ci ascoltano; dall’altro
implica la triste ammissione di non poter avere altro potere se non quello dell’immaginazione”. 

 

Adelita Husni-Bey, Working for a World Free of Poverty, 2014, c-print mounted on leger, 70 x 100 cm.
Courtesy the artist and Laveronica arte contemporanea.

L’esilio, l’urbanistica, l’occupazione, rinviano a un più generale interesse per l’attivismo politico, a cui
Adelita si era già avvicinata anni prima. Il volume T.A.Z.: The Temporary Autonomous Zone, Ontological
Anarchy, Poetic Terrorism (1991) di Hakim Bey costituisce per lei una lettura fondamentale. Vi sono
descritte le strategie socio-politiche funzionali alla creazione di spazi autogestiti temporanei in grado di
eludere le istituzioni preposte al controllo sociale: necessaria è l’informazione che, non a caso censurata o
condizionata dal Potere, induce a dubitare delle dinamiche di quest’ultimo in una società neoliberale e a dar
luogo negli individui a un nuovo “territorio mentale”, destinato a divenire reale se condiviso con gli altri.
Questo è il medesimo intento dei laboratori su cui sempre si basa l’operare di Adelita: in Agency-Giochi di
potere (2014), ad esempio, ha proposto a cinque specifiche categorie lavorative (attivisti, lavoratori, politici,
banchieri e giornalisti) di interrogarsi su cosa significhi la politica, su quali tipi di dinamiche di potere vi si
stabiliscano, su quali valori produciamo e costruiamo in occidente. In Working for a World Free of Poverty,
invece, la messa in relazione delle statistiche emesse da potenti enti di controllo sovrastatali (la World Bank,
l’International Monetary Fund e la World Health Organisation) induce a porsi un dubbio sulla democraticità
delle politiche da essi adottate.

 



Adelita Husni-Bey, Treesitting Archive, 2007, series of 5 c-print, 70 × 70 cm. Courtesy the artist and
Laveronica arte contemporanea.

Ma è l’incontro con Abdoumaliq Simone, visiting professor di sociologia alla Goldsmiths University, a
incidere maggiormente sulla modalità operativa scelta da Adelita per giungere a un’arte profondamente
legata e attenta alle dinamiche politico-sociali del contesto in cui ogni individuo si trova a vivere. Simone è
noto per l’utilizzo di pratiche di etnografia sperimentale, volte a riformare i sistemi politici delle città africane
e sud-est asiatiche di cui analizza l’economia e il costituirvisi di relazioni di scambio economico. Il suo
obiettivo è immaginare e cercare di costituire il “mondo della maggioranza”, cioè città inclusive dove le
istituzioni si connettano concretamente con i loro residenti per delineare città future. Adelita lo segue a
Jakarta per svolgere la sua tesi di laurea dedicata alle architetture autonome e temporanee, come quelle dei
Kampung, villaggi su terreni occupati che vivono prevalentemente di economia informale. “Quello fu il
periodo in cui cominciai ad interessarmi al come si decide in che modo vivere. Come si formano i desideri
legati alla vita in comune, dove sono i limiti, le gerarchie insite in queste decisioni e come si spiegano? Che
tipo d’intimità esiste nella decisione politica di vivere assieme, nei sacrifici edificanti del consenso?”. In
linea con tale interesse, in Inghilterra visita invece i campi di protesta costruiti sugli alberi secondo la pratica
del treesetting.

 



Adelita Husni-Bey, The Reading / La Seduta, 2017, single channel 4K video installation, 7.1 Dolby surround
- 15'33''. Courtesy the artist and Laveronica arte contemporanea.

Il video Story of the Heavens and Our Planet e le fotografie A Treesetting Archive (2008-2009) derivate da
questa esperienza, anticipano la video-installazione The Reading/La Seduta presentata nel 2017 al Padiglione
Italia della Biennale di Venezia, parimenti dedicata al tema della Terra. Tuttavia, se i lavori sul treesetting
documentano un gruppo di ragazzi occidentali che proteggono un luogo naturale per ragioni ecologiste, The
Reading propone un ecologismo diverso, dettato da una percezione più mistica della natura, attraverso la
secolare pratica della lettura dei tarocchi da parte di dieci ragazzi orientali. “Mi interessa capire se questa
percezione di Madre-natura, opposta e più antica del capitalismo, potesse essere impiegata da chi non la
percepisce in modo connaturato, da chi è stato sottratto da una concezione del terreno come un qualcosa di
sacro”. 

 

Grazie all’esperienza in Indonesia con Simone, Adelita si rende presto conto che il positivismo scientifico,
mutuato anche dall’antropologia, corrisponde a una nozione di progresso che si crede ideologicamente pura,
neutra e direzionata verso un miglioramento collettivo, mentre spesso tralascia e sfrutta chi si oppone o non
rientra nel suo quadro di progresso. Decide così di riavvicinarsi all’arte, ma attraverso un’altra disciplina: la
pedagogia, ossia una relazione attiva e dunque opposta al tipo di “Socially Engaged Art” tesa a estetizzare i
rapporti umani proposta dal volume Relational Aesthetics (1998) di Nicolas Bourriaud, curatore del Palais de
Tokyo. L’arte relazionale teorizzata da Bourriaud comprende lavori basati sull’intersoggettività, sulla
relazionalità e sul coinvolgimento del pubblico quale produttore dell’opera. Adelita condivide con essa il
“criterio di coesistenza” tra interazione sociale e pratica artistica, nonché il concetto marxista di opera quale
“interstizio”, ovvero zona franca dove è possibile eludere i condizionamenti del contesto socio-politico



capitalistico e neoliberale, riflettendo sulle sue effettive problematiche e sulle possibili negoziazioni.

 



Adelita Husni-Bey, Clays Lane Live Archive, 2009-2012, archive held at Bishopsgate Institute, London.
Courtesy the artist and Laveronica arte contemporanea.



Tuttavia, si schiera dalla parte di Claire Bishop che, in Antagonist and Relational Aesthetics (2006), confuta
la credibilità dell’arte relazionale domandandosi come essa possa opporsi all’Istituzione se l’ente museale
rimane l’unico luogo atto ad accoglierla e il principale committente, e come può dirsi “forma sociale” se,
essendo realizzata nei musei, viene esperita solo dal ristretto pubblico che solitamente li frequenta. È per
ovviare tali controsensi che Adelita opta per una geografia radicale di ispirazione faucaultiana: da un lato,
realizza laboratori all’esterno degli spazi espositivi, dove però li documenta, ma solo per renderli visibili a
più persone; dall’altro permette l’ingresso di voci diverse nel campo ristretto dell’arte contemporanea.
“All’opening della mostra Movement Break, alla Kadist Art Foundation di San Francisco, avevo invitato i
dottori, gli infermieri e i giovani pazienti ricoverati nel dipartimento ospedaliero di fisioterapia rigenerativa
per ragazzi infortunati durante competizioni sportive, con cui avevo realizzato il video esposto”.

 

Adelita sostituisce così l’Arte relazionale di Bourriaud con l’Arte partecipativa teorizzata da Bishop e basata
sul “Social turn”, ossia su temi sociali utilizzati per dar luogo a una pratica artistica capace di ripensarsi nei
termini sia di soggettività sia di collettività. Da qui l’importanza conferita all’archivio quale strumento di
relazione tra la dimensione macrocosmica del reale (la storia collettiva) e i microcosmi individuali (le storie
personali). L’archivio è infatti legato alla preziosità del tempo storico, ma anche alla volontà, sottolineata già
da Jacques Derridda, di salvare materiali per permetterne la visione ai singoli individui. In questo senso,
l’archivio ha un fine pedagogico, ma può divenire al contempo un potente strumento politico, come prova
Clays Lane Live Archive (2009-2012) depositato da Adelita al Bishopsgate Institute di Londra. Clays Lane
Housing Cooperative era una cooperativa abitativa nell’Est londinese destinata dal 1977 alla coabitazione di
single esclusi dalle politiche inglesi di assistenza familiare. Dopo essere stato abbattuto nel 2007, in
previsione delle Olimpiadi del 2012, la comunicazione legata ai giochi olimpici lo presentava come un luogo
inabitato, quando invece accoglieva circa 470 persone. Adelita ha raccolto testimonianze e oggetti degli ex
abitanti per ricostruire la memoria storica di quel luogo, compiendo così un gesto politico e pedagogico.

 

Come infatti scrive Hall Foster in The Return of the Real, il ruolo di ogni artista sta nel riportare a galla
memorie soppresse. Il “Social turn” teorizzato dalla Bishop, in Clays Lane Live Archive, si unisce così
all’“Educational turn” da sempre sostenuto da Irit Rogoff, docente di Visual Cultures alla Goldsmiths, che
propone quali modalità artistiche le pratiche pedagogiche tese a rendere tangibili questioni sociali
volutamente a noi rese sconosciute dalle istituzioni. 

 

Alla base dell’operare di Adelita c’è al contempo una convinta adesione alla pedagogia radicale delineata da
Bell Hooks, Paulo Freire, Francisco Ferrer y Guardia, François Marie Charles Fourier, Célestin Freinet,
nonché all’educazione integrale anarco-collettivista proposta da Petr Kropotkin e Michail Bakunin. Poiché la
perpetuazione delle divisioni di classe avviene principalmente attraverso la scuola, già dalla fine
dell’Ottocento si giunge a ipotizzare la creazione di classi miste di età, di genere e di classe sociale, così
come l’abolizione dei voti, la realizzazione di itinerari narrativi scritti dai bambini per gli insegnanti, la
produzione di materiale interno alla scuola, nonché l’introduzione di materie solitamente considerate per
adulti o per determinate classi sociali. Desiderando approfondire l’argomento, Adelita ha realizzato
molteplici laboratori all’interno di scuole pubbliche dove i bambini provengono da diverse classi sociali,
dove vengono applicate politiche di integrazione per i meno abbienti e metodi d’insegnamento alternativi.
Emblematico è Postcards from the Desert Island (2011), un lavoro derivato dal laboratorio da lei realizzato
con i bambini dai 7 ai 10 anni che frequentano il parigino École Vitruve, un istituto pubblico fondato nel
1962, dove si applicano modelli di educazione sperimentale basati sulla cooperazione e non competizione,
sull’esempio della Modern School, prima scuola anarco-collettivista fondata a New York nel 1991 dai
seguaci di Ferrer y Guardia. Durante il labotatorio all’École Vitruve, Adelita chiede ai bambini di costruire
un’isola deserta, inducendoli così a riflettere su nozioni quali: autogestione, dinamiche di potere,



immigrazione, spazio pubblico, disobbedienza civile.

 

Adelita Husni-Bey, Postcards from the Desert Island, 2011, SD video transfered to DVD, 22'23''. Courtesy
the artist and Laveronica arte contemporanea.

“Come riflettevamo con lo storico Alexander Alberro, la pedagogia è molto diversa dalla didattica. La
didattica impone cosa devi pensare, come se tu fossi un bambino a cui si dice in quale forma collocare un
cubetto di legno; mentre la pedagogia è un processo dove vengono messe a disposizione alcune forme dando
però la libertà di metterle insieme come si desidera”. La pedagogia equivale quindi a un’analisi critica,
poiché implica offrire qualcosa di ricombinabile in modi diversi al fine di conferirgli un senso. La pedagogia
è pertanto equiparabile all’arte che offre un’immagine costituita da una forma visibile e da un senso poetico,
non uguale per tutti e dunque interpretabile. “Cerco di applicare una pedagogia di decolonizzazione della
mente e del corpo dall’essere un soggetto liberale, cresciuto in una società capitalista, che lo induce ad
accettare passivamente condizioni sociali sempre peggiori. L’arte così ottenuta mette in luce come tali
condizioni siano anche una nostra responsabilità”. 

 

La modalità operativa per realizzarla si esplica in tre diversi momenti. La prima fase di ogni progetto
corrisponde alla fase di ricerca, seguita da una fase laboratoriale. In opposizione alle attività estetico-
relazionali proposte da Bourriaud al Palais de Tokyo, il labortorio è concepito da Adelita non come opera in
sé, ma quale momento intimo (infatti non tutto viene registrato) in cui scambiare conoscenze, riflessioni ed
esperienze su uno o più temi. Lo dimostra, ad esempio, un suo progetto attualmente in corso, ma prima d’ora
mai rivelato alla stampa. Con l’aiuto del dipartimento di educazione della Sepentine di Londra, Adelita sta



lavorando all’interno di un centro per l’infanzia con cui la Serpentine da molti anni coopera, invitando
periodicamente un artista a lavorarvi. Per quanto concerne questo progetto,“il periodo di ricerca prevede che
io incontri ogni mercoledì mattina le madri e lo staff del centro d’infanzia e proponga loro alcuni esercizi.
Desidero infatti spostare l’attenzione dai bambini a coloro i quali sostengono questi ultimi e il centro stesso,
svolgendo il lavoro di cura”. Gli esercizi proposti consistono nella definizione linguistica di tre parole legate
al lavoro di cura (“isolamento”, “dipendenza”, “indipendenza”), tratte dal volume The Ethics of Care,
Dependence, and Disability in cui l’autrice Eva Feder Kittay riferisce come alcune studentesse, chiamate a
parlare di tali concetti, giudicassero la dipendenza negativa e l’indipendenza positiva, ma come quest’ultima
fosse anche da loro associata al concetto di isolamento. “Negli anni c’è stata una rivalutazione dell’idea di
dipendenza: la dipendenza è diventata sempre più insopportabile come relazione, mentre in verità tutti
dipendiamo l’uno dall’altra. La dipendenza è parte intrinseca del concetto di cura, non esiste relazione
senza indipendenza, non esiste vita senza dipendenza”. Da qui il tentativo di definire, durante la seconda
parte del laboratorio, la nozione di cura mediante esercizi teatrali di visualizzazione del conflitto insito al suo
interno: ai partecipanti è chiesto di modificare gesti da loro creati in relazione alla cura. Dalle vignette teatrali
create tramite gli esercizi si trarrà poi la narrativa di un libro per bambini prodotto dalla Serpentine. Tali
esercizi teatrali si iscrivono nel Teatro dell’Oppresso che, ispirato alle idee di Freire e al suo testo La
pedagogia degli oppressi, è nato in Brasile come forma di educazione popolare basata sulla comunità e
finalizzata alla presa di coscienza della possibile influenza di ciascuno di noi sugli sviluppi socio-politici del
mondo. Alla stregua del Teatro dell’Oppresso, tutti i laboratori proposti da Adelita invitano al pensiero
critico e al dialogo, ad analizzare piuttosto che dare risposte, ad agire e interagire anziché solo parlare. 

 

A questa fase laboratoriale, segue sempre la postproduzione, ovvero l’elaborazione di un qualcosa (spesso un
video) da presentare in occasione di un’esposizione che costituisce l’ultima parte del lavoro. La peculiarità di
tale processo tripartitico sta nell’abolizione volontaria del concetto di autorialità individuale, assurgendo la
cooproduzione a origine prima, sia dei contenuti sia del risultato finale dell’operare artistico. “All’inizio di
ogni progetto c’è sempre un momento in cui io spiego ai partecipanti che nel lavoro ultimato io sarò
menzionata come autrice del laboratorio in quanto ne detengo la responsabilità ed è qualcosa da me
proposto, ma saranno parallelamente menzionati tutti coloro che sono intervenuti nella sua produzione e nel
contenuto”. Adelita stipula inoltre contratti per cui, dalla seconda edizione in poi del lavoro derivato dal
laboratorio (ad esempio un video), i profitti vengono divisi per tre: un terzo spetta a lei, un terzo alla galleria
che ne gestisce la vendita e un terzo viene suddiviso tra i partecipanti del laboratorio. “La suddivisione
dell’eventuale profitto è in linea con la mia volontà di sostenere la cooperazione attivamente, distribuendo
eventuali profitti”. Rientra nella scelta di non imporsi e né di proporsi quale Autore anche il rifuggire
dall’imporre una visione specifica sia durante il laboratorio, sia nella postproduzione, sia nel momento
espositivo. Adelita non manipolata infatti i partecipanti al laboratorio affinché diano determinate risposte, né
monta le riprese faziosamente per esprimere uno specifico concetto, né cerca di insegnare qualcosa ai
visitatori della mostra: “Sono interessata a produrre un lavoro che si allontani dall’aspetto propagandistico
della realtà coeva: da qui la ricerca di conoscenza attraverso polivalenze, ambiguità e poesia che deriva
dalla coincidentia oppositorum, come afferma il filosofo contemporaneo Federico Campagna, citando a sua
volta Nicola Cusano, giurista, filosofo e matematico d’epoca medievale. La poesia è il momento dove si
rompono i paradigmi normalizzati e ai quali siamo abituati a rispondere in un modo univoco. Di fronte alla
coincidenza di opposti, si può avere un’esperienza più profonda della realtà”.

 

La poesia, il misticismo, il concetto di cura sembrano essere gli attuali fulcri di interesse di Adelita. Se la
poesia e il misticismo comportano un’esperienza diversa del reale, la cura mette in luce la necessità di una
relazione/interscambio tra individui. Solo attraverso queste tre pratiche possiamo riscoprire i valori di
protezione, anticapitalismo ed ecologismo, che il lavoro di Adelita da sempre ci induce a ricercare. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



