
 

Primo Levi e Israele 
Alessandra Raimondi
30 Novembre 2017

Conoscere il rapporto tra Primo Levi e lo Stato di Israele a prescindere dall’esperienza tragica e pregnante di
Auschwitz è impossibile. Quella che Levi stesso ha definito come l’esperienza della sua vita ha modificato
certamente l’opinione dello scrittore, senza tuttavia modificarne la sua natura di uomo mite, pacato e
riflessivo.

È interessante allora analizzare l’evoluzione di tale rapporto alla luce del suo essere un ebreo della Diaspora,
sopravvissuto ai campi di concentramento e in virtù degli eventi storici che hanno segnato gli anni Sessanta,
Settanta e Ottanta del Novecento.  

A partire da tre racconti in particolare del Sistema Periodico: Argon, Zinco e Oro Levi mette in evidenza i
primi momenti in cui la componente ebraica ha fatto capolino nella sua vita, designandolo come qualcosa di
più rispetto a un italiano, borghese, di professione chimico. 

Determinante sarà poi il periodo vissuto nel campo di concentramento di Auschwitz senza il quale non
sarebbe emersa in maniera determinante la coscienza divisa che Levi avrebbe finalmente attribuito non solo a
se stesso, ma anche alla moderna identità ebraica nella Diaspora come tale. Durante la sua permanenza
tragica nel Lager, Levi avrà modo di entrare in contatto con l’ebraismo come mai lo aveva conosciuto. Un
ebraismo diverso da quello occidentale, che va oltre la componente culturale e che, come dice Amos
Luzzatto, “aveva caratteri di una congregazione religiosa minoritaria rappresentata soprattutto da un ceto
medio commerciale e professionale, che si riconosceva nelle proprie tradizioni e nelle ricorrenze, ma
generalmente si assimilava alla maggioranza nella vita di tutti i giorni”. Qui Levi scopre la grande realtà
ebraica dell’Europa centro-orientale e con essa tutte le sue sfumature religiose.

Ma gli incontri con il mondo ebraico orientale non si fermano all’inferno concentrazionario. Il più
significativo incontro che fece Levi nel suo viaggio di ritorno fu quello con dei giovani sionisti diretti in
Palestina che attaccarono il loro vagone al treno di Levi e dei suoi compagni. Questi ventenni, liberi e pieni
di speranze verso una Terra Promessa mitica e millenaria, rimasero profondamente impressi nella mente
dello scrittore. Non a caso saranno una delle fonti di ispirazione per il suo romanzo sugli ebrei orientali Se
non ora, quando? Pubblicato nel 1982.

Certamente Levi conosceva già il sionismo e la propaganda sionista avendola ascoltata in gioventù quando i
molti pionieri lasciavano la Palestina per invitare gli ebrei della Diaspora a fare ritorno in Terra Promessa e
realizzare il sogno mai sopito dello Stato d’Israele. Secondo il suo stesso resoconto, Levi era stato presto
attratto dagli ideali sionisti e tuttavia non provò mai il desiderio di unirsi a loro. Sentiva che, a differenza di
molti altri ebrei, lui aveva già un posto da poter chiamare “casa” e aveva in quella terra, l’Italia e più in
generale l’Europa occidentale, i padri culturali che contribuirono a formarlo come uomo e poi come
scrittore. 

 

Io sono ebreo come anagrafe, vale a dire che sono iscritto alla comunità Israelitica di Torino, ma non sono
praticante e neppure sono credente. Sono però consapevole di essere inserito in una tradizione e in una

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/primo-levi-e-israele
https://test.doppiozero.com/alessandra-raimondi


cultura. Io uso dire di sentirmi italiano per tre quarti o per quattro quinti, a seconda dei momenti, ma quella
frazione che avanza, per me è piuttosto importante. E so benissimo che esistono infinite altre culture, degne
di essere studiate e seguite. Fra queste c'è anche la cultura ebraica, in Italia non molto fiorente, per ragioni
numeriche, se non altro, molto fiorente altrove, ed era molto fiorente proprio nell'Europa orientale al tempo
dello scatenamento della seconda guerra mondiale. E una delle fonti di questo mio libro Se non ora, quando?
, è proprio il desiderio di imparare io stesso a portare davanti al lettore italiano alcuni aspetti meno noti di
questa cultura, per esempio l'autoironia; per esempio questo desiderio straordinario di gioia attraverso la
miseria, la persecuzione, la strage.

 

Il rapporto che intrattenne Primo Levi con l’ebraismo e con lo Stato d’Israele fu in continuo divenire per tutta
la sua vita. Quando dopo la guerra, la prospettiva di uno Stato ebraico si fece sempre più reale, alla luce
anche della consapevolezza dell’Olocausto, Levi si mosse in una concezione della Diaspora che sempre
aveva sostenuto: l'attaccamento al principio di una patria ebraica che non comportava un impegno a emigrare
o vivere lì. È importante ricordare che anche durante il periodo di undici mesi tra la liberazione di Levi dal
campo di concentramento di Auschwitz e il suo ritorno a casa, quando ancora ignorava ciò che avrebbe
trovato della sua famiglia e della sua casa a Torino, Levi non riferì mai di considerare la Palestina come
opzione personale. Questo atteggiamento persistette anche dopo la Guerra d’Indipendenza di Israele del
1948. Quando la prospettiva di uno Stato ebraico diventò reale, Levi si trovò sempre ad agire e pensare
all’interno della Diaspora stessa, come se quella fosse la sua vera patria ebraica. Tuttavia, il suo impegno per
sostenere il nuovo Stato d’Israele, tra la schiera di personalità ebraiche italiane che si impegnarono in tal
senso, non fu minoritario. Si unì infatti a manifestazioni pubbliche di solidarietà a causa della preoccupazione
per la prospettiva di una guerra con l’Egitto nella primavera del 1967, che come molti, considerava come una
minaccia per l’esistenza di Israele. Il corrispondente senso di sollievo per la vittoria dello Stato ebraico nella
Guerra dei Sei giorni culminò nella sua unica visita in quella terra. Durante il suo soggiorno ebbe modo di
fare un primo confronto tra la cultura ebraica che conosceva e quella che si stava creando in Israele, un paese
molto diverso dalle sue aspettative. La prima impressione che ebbe lo scrittore fu che “Israele non è Europa”.
Sebbene avesse raccolto al suo interno tutte le genti che erano sono mosse da quei luoghi dopo la Seconda
guerra Mondiale, Israele era uno stato che mancava di quel “sedimento storico che rende una l’Europa da
Gibilterra agli Urali”. La natura di questa Israele era duplice: nuovissima e antichissima allo stesso tempo.
Ma non poteva essere considerata un baluardo dell’Occidente a Oriente.

 

In ogni caso, dopo la sua visita, Levi non era più incline a considerare l'emigrazione in Israele di quanto lo
fosse in precedenza; se non altro, la visita rafforzò la sua visione della vitalità della Diaspora ebraica e anche
della sua importanza per sostenere in sé Israele, un ruolo che, agli occhi di Levi, si ribalta a quello previsto
dal tradizionale sionismo. Quindi, se da una parte la necessità dello Stato d’Israele è evidente e sotto gli occhi
di tutti, dall’altra non va sottostimata l’importanza storica della Diaspora che è densa di storia di persecuzioni
ma anche di scambi e rapporti interetnici e rappresenta una scuola di tolleranza. Questa prospettiva della
Diaspora non era rara né nel tempo né in quel momento ed è stata intensificata per Levi dai suoi ideali politici
generalmente antinazionalisti e dall'umanesimo morale che sentiva sempre più in conflitto con quello che
considerava una crescente tendenza nazionalistica in Israele.

L’impegno di Levi nel difendere l’ebraismo e lo Stato ebraico continuarono negli anni ma da una prospettiva
diversa. Se prima il pericolo era esterno, a partire dagli anni Settanta Levi vede in Israele il nodo del
problema. Levi non esita, insieme ad altri ebrei italiani, a condannare pubblicamente le decisioni prese dal
governo israeliano di Menachem Begin che, oltre ad aver perso di vista i principi alla base di Israele, stava
trasformando il Paese in uno stato militarista.

 



L’evoluzione del pensiero leviano circa lo stato di Israele e la Diaspora segue di fatto un percorso
cronologico ed è strettamente legata alle questioni storiche e politiche che interessarono il mondo ebraico.
Dopo la fondazione dello Stato di Israele avvenuta nel 1948 i rapporti tra il giovane stato e i paesi arabi
confinanti non furono mai del tutto pacifici. Il problema, agli occhi degli stati arabi del territorio, era che
l’Islam aveva sempre tollerato le diversità religiose, ma questo era qualcosa di diverso. Veniva chiesto loro di
accettare una sovranità ebraica in pieno territorio islamico. Quando le tensioni scoppiarono e i paesi arabi
iniziarono a parlare di “sterminio del nemico” a Primo Levi tornarono in mente le parole usate dai nazisti
contro gli ebrei durante la Seconda Guerra Mondiale. Il 31 maggio 1967 alla Sinagoga di Torino la Comunità
Israelitica promosse una manifestazione a cui parteciparono migliaia di persone, ebrei, ortodossi, cattolici,
valdesi, cittadini normali e autorità. Durante la manifestazione parlò anche Primo Levi. Il suo intervento ebbe
come titolo Più d’ogni altro paese Israele dovrà vivere. In questo discorso, Levi si mostra preoccupato per la
situazione in Israele, rifiuta di invocare l’aiuto di Dio per una strage e respinge ogni idea di guerra santa.

 

Nell’intestazione si trova già il primo spunto di riflessione. Perché Levi dice che Israele ha diritto di vivere
più di ogni altro paese? Qual è il valore speciale che lo scrittore attribuisce allo Stato ebraico? Israele è nato
in un momento storico unico, per cambiare le sorti del popolo ebraico. L’obiettivo era creare un Paese che
fosse una zattera di salvataggio, “un santuario a cui avrebbero potuto accorrere gli ebrei minacciati negli altri
paesi”. Israele era dunque, agli occhi di Levi il rifugio per eccellenza, un luogo sicuro, lontano dall’odio e dai
conflitti. L’azzardo di Levi nell’attribuire un compito così importante a uno Stato così giovane deriva forse
dall’ideale millenario di patria di uno stato ebraico che ogni israelita si portava dentro. E sebbene egli non sia
mai stato sionista né tantomeno subì il fascino dei primi pionieri che colonizzarono quelle terre e crearono i
primi kibbutz, in cuor suo non può far altro che appoggiare quello Stato che per millenni fu solo una chimera
e che ora invece stava giungendo a piena realizzazione. Minacciare l’esistenza di Israele voleva quindi dire
minacciare l’umanità stessa e i suoi tentativi per superare dispersione, discordia e sofferenze e realizzare una
comunità in cui lingue, origini e razze diverse possano infine arrivare a una convivenza civile.

Ma perché Levi si sente così legato ad Israele sebbene non sia sionista? Nell’appello, lo scrittore risponde
anche a questa domanda. Come lui, ogni ebreo è legato intimamente allo Stato ebraico perché esso nasce a
garanzia e suggello che quanto accaduto non si ripeta mai più. Israele è quindi “il paese del ritorno” unico e
insostituibile, nel quale ogni ebreo può trovare un posto da chiamare casa.

Quando il timore di una guerra per Israele si concretizza, Levi interverrà di nuovo. Nei giorni del conflitto
che “segnerà lo spartiacque nella coscienza politico culturale della diaspora ebraica”, Levi sarà ancora una
volta in prima linea a manifestare il suo sostegno per Israele. Il documento, pubblicato sulla rivista «Il Ponte»
è collocabile nell’area di sinistra di cui faceva parte il gruppo di ebrei torinesi firmatari dell’appello. 

 

La difesa che questi intellettuali fanno di Israele è moderata, certamente non oltranzista, che riconosce
cautamente la situazione araba così come le responsabilità dell’imperialismo, arrivando anche a menzionare
la guerra in Vietnam. Per Levi e gli altri ebrei torinesi, il fatto che Israele fosse alleato degli Stati Uniti non
doveva assolutamente essere una giustificazione per l’odio anti-ebraico. Se era vero che gli Usa stavano
portando avanti una guerra terribile, condannata da molti, nelle vesti di “superpotenza imperialista”, Israele
non ne era responsabile né tantomeno stava partecipando al conflitto e quindi era erroneo definirlo “una
pedina dell’imperialismo”.

 

I timori di Levi cambiarono quando, al termine della Guerra dei Sei giorni, fu chiaro ormai a tutto il mondo
che Israele era diventato una potenza militare che non solo sapeva difendersi ma anche attaccare e vincere. In
una lettera, scritta il 17 giugno 1967 alla bibliotecaria tedesca Hety Schmitt-Maas, lo scrittore espresse un



nuovo tipo di timore che, per un attimo, fece passare in secondo piano “i problemi di Auschwitz” nel quale
era solito vivere. Certamente Levi non negava che una sconfitta sarebbe stata quanto di più atroce potesse
accadere, ma era la guerra in sé che egli rifiutava e detestava. Infatti, dopo una prima sensazione di sollievo
alla notizia della vittoria di Israele, Levi rifletté sull’evoluzione che, a vent’anni della sua nascita, Israele
aveva subito. Israele non era più, agli occhi di Primo Levi, il paese modello, la terra dell’uguaglianza e della
giustizia e del lavoro ma era divenuto un Paese come gli altri “buono a combattere e litigare, incline
all’orgoglio nazionale”. Scrisse Levi, nella lettera a Schmitt-Maas “Israele, dal suo inizio, ci ha abituati a tali
miracoli che noi speravamo potesse compiere il meglio, il solo vero miracolo, quello di stabilire una pace
permanente con i propri vicini”. In quel momento Levi aveva come l’impressione che Israele avesse perso il
suo vantaggio morale. Quel vantaggio che portava con sé dai tempi del Nazismo e del Fascismo e che vedeva
gli ebrei schierati completamente dalla parte della ragione. Sebbene non avesse grandi colpe, qualche errore,
secondo lui, Israele lo aveva commesso. La preghiera di Levi era che il processo di pace, ancora tutto in
divenire, avvenisse senza errori.

 

 

 Il sentimento di delusione che visse in Levi dopo la Guerra dei Sei giorni si alimentava anche di un’altra
questione, quella degli stati amici e nemici di Israele. L’Unione Sovietica rimase delusa dall’esito della
guerra dei Sei giorni: la vittoria di Israele aveva disatteso le speranze di un maggior controllo sull’area araba
così ricca di petrolio. Al termine del conflitto si realizzò quindi un’insanabile rottura delle relazioni
diplomatiche tra Israele e i paesi del blocco sovietico (fatta eccezione per la Romania). Da quel momento
l’Urss cercò con tutti i suoi mezzi politici e diplomatici di isolare Israele mentre il Cremlino ribadiva il suo
appoggio al mondo arabo. Parallelamente alla propaganda antisemita e antisionista di Stalin, anche nella
sinistra italiana le cose cambiarono. Il Pci fu il primo partito italiano a professare la sua vicinanza al mondo
arabo e le motivazioni non erano da ricercare solo nella vicinanza con Mosca. Tra gli intenti vi era anche
quello di accentuare le divisioni interne al Psu, il partito rivale nell’area di sinistra che aveva come leader
Pietro Nenni, la cui linea filoisraeliana non era pienamente condivisa da tutto il partito. A Israele venne



imputata una natura bellicosa che impediva di fatto ogni tipo di coesistenza pacifica con il popolo arabo.
L’Unità, il 5 giugno 1968, primo anniversario della guerra dei Sei Giorni, arrivò persino a sostenere che la
tesi secondo cui “gli ebrei israeliani hanno rischiato e rischiano lo sterminio” era “un’abile mossa
propagandistica”.

 

Levi guardava con grande delusione ai comunisti italiani e a tutti coloro che in gran fretta avevano sentito il
desiderio di schierarsi dalla parte dei sovietici e di sposare le loro opinioni in politica estera. Il dolore nasceva
dal ricordo di Levi di un’alleanza ormai lontana tra i comunisti e gli ebrei nella Resistenza italiana e ora,
sentenzia lo scrittore, “davanti alla ‘Ragione di Stato’ sono pronti a dimenticare i sentimenti umani e anche il
buonsenso”.  

L’ebraismo italiano, in virtù delle sue forti tendenze comuniste e socialiste, ebbe reazioni differenti. Alcuni
scelsero la strada del socialismo, altri rilanciarono il sionismo socialista, altri ancora scelsero di non rompere
con il Pci. A partire dal 1967, con l’obiettivo di mantenere i rapporti tra ebrei e comunisti, si crearono dei
gruppi di “ebrei di sinistra” a Roma, Milano e Torino. Gli obiettivi di queste organizzazioni erano diversi, in
primo luogo volevano contribuire a diffondere un’informazione corretta nella sinistra sia sugli ebrei che su
Israele; secondo obiettivo era quello di favorire sempre il dialogo fra arabi e israeliani; infine, volevano
evitare ad ogni costo che gli ebrei della Diaspora si avvicinassero alle posizioni della destra israeliana. La
volontà di ogni ebreo di sinistra era quella di evitare uno slittamento a destra dei loro correligionari ma allo
stesso tempo si scagliavano con personaggi quali Piero Della Seta e Guido Valabrega che, rimasti nel Pci,
assumevano severe posizioni antisraeliane, inaccettabili per molti ebrei. Non mancavano però anche figure
come Leo Levi che vedeva questa permanenza nel Pci come una possibilità sia di mantenere aperto il dialogo
con i paesi arabi, sia di tenere lontani gli ebrei della Diaspora dai partiti della destra italiana. 

 

Negli anni Settanta, i numerosi eventi che concorsero a “movimentare” la vita della Comunità ebraica italiana
e internazionale contribuirono anche ad aprire una nuova fase nel dibattito pubblico in Occidente. Le notizie,
che venivano presentate dai Mass-media, sotto la luce a loro più congeniale, altro non fecero se non
aumentare i punti di vista sulla questione israeliana. Secondo quanto scrive Matteo Di Figlia, per alcuni,
Israele restava il fortino di un mondo anticomunista minacciato dall’avanzata sovietica nei paesi arabi; per
altri la questione palestinese permetteva invece di spostare l’interpretazione del conflitto mediorientale dalla
cornice della guerra fredda in quella dello scontro fra Nord e Sud del pianeta. L’effetto fu uno stravolgimento
degli equilibri dell’ebraismo italiano. All’interno della Comunità si svilupparono due tendenze opposte ma
ugualmente problematiche: quella di chi credeva in un ebraismo attivo e dinamico, politicamente impegnato
e cosciente della propria ideologia e quella di coloro che invece preferivano un ebraismo più mite per evitare
scontri controproducenti. 

Nel decennio in questione si assistette in primo luogo a una recrudescenza dell’antisemitismo comunista.
All’interno delle comunità ebraiche italiane la polemica principale che stava alla base di tutte le altre che
seguirono era dunque una sola: l’antisionismo era antisemitismo? Tale dibattito coinvolgeva tutte le comunità
già a partire dal 1967 ma divenne ancora più sentito negli anni Settanta quando gli ebrei in Europa furono
oggetto di sanguinosi attentati per mano di gruppi terroristici arabi e palestinesi. 

 

Durante gli anni Settanta Primo Levi si impegnò attivamente per contrastare questa nuova ondata di
antisemitismo. Carole Angier scrive, a proposito dell’esperienza dello scrittore: 

 



all’inizio degli anni Settanta, il pericolo maggiore sembrava chiaro, soprattutto a Primo e a quelli della sua
generazione: il fascismo con la sua prepotenza, intolleranza e adorazione della forza fine a se stessa, stava
tornando. E non accadeva solo a Milano o in altre città, ma sotto i suoi occhi, a Torino. A partire dal 1969, i
fascisti erano ricomparsi, deturpando monumenti e tombe della Resistenza, disturbando incontri di
sindacalisti, operai e partiti della sinistra, e prendendo d’assalto con incursioni e bombe le loro sedi.
Concentravano poi gran parte dei loro sforzi sui giovani. Gruppi di giovani fascisti aspettavano fuori dalle
scuole e distribuivano volantini tra gli studenti; chiunque li rifiutasse veniva subito malmenato. Col passare
del tempo le aggressioni crebbero di numero e di intensità (…) Qualcosa era già stato fatto in altre città con
problemi simili, a Milano e Roma per esempio. Genitori e professori antifascisti si erano riuniti in
un’organizzazione chiamata Cogidas, per aiutare i loro figli a difendersi.

 

La violenza che percorse tutto il decennio in questione arrivò a sfiorare persino un animo mite come quello di
Levi. Nell’intervista per Lotta Continua rilasciata a Virgilio Lo Presti, lo scrittore sorprende tutti con un
giudizio piuttosto lassista circa i metodi usati nella lotta ai fascismi: “quando si bruciavano le sedi del Msi
ero contento…Questo sì, forse non è molto democratico dirlo, però mi sembrava illegale la presenza stessa
del Msi…”. Levi più volte durante altre interviste parlò del pericolo di un ritorno al fascismo, non
necessariamente identico a quello del passato ma pur sempre un fascismo. Nell’aprile del 1978 inoltre fece
sentire la sua voce su «La Stampa» per mettere in guardia contro il pericolo di una nuova violenza di stampo
nazista. Sulle pagine del quotidiano torinese denunciò come solo nel 1977 fossero avvenute in Germania ben
tre adunate di ex appartenenti ai corpi delle SS; ad allarmare ancora di più lo scrittore fu il fatto che esse non
si fossero svolte solo in Germania ma anche in luoghi insanguinati dalle loro gesta come la Francia e l’Italia.
Se da una parte, avvertì Levi, il governo tedesco non sembrava essersi accorto dalla pericolosità dei fatti,
dall’altra le associazioni antifasciste d’Europa lanciarono da Bruxelles un appello per chiedere lo
scioglimento delle associazioni di veterani SS. Levi e gli altri antifascisti non chiedevano sanzioni a carico
dei singoli veterani, non era infatti la vendetta che si ricercava, ma una giustizia etica e morale. L’obiettivo
era togliere la credibilità e la legittimità della loro voce in modo che il mondo non potesse essere più
inquinato dai loro messaggi. Si legge, nell’articolo, anche un certo stupore di Levi per il fatto che in
Germania pochi avessero da ridire sulla nascita dell’organo della Hiag, un’organizzazione di Mutuo Soccorso
dietro cui si celavano i veterani delle SS. Infatti era da questa organizzazione che pare nascessero iniziative
terribili come le profanazioni dei cimiteri ebraici, le minacciose svastiche sui muri e gli attentati alle
istituzioni democratiche. Era quindi doveroso, secondo Levi, richiamare il Governo tedesco alle promesse
fatte e formulate da tutti i consiglieri, invitando i responsabili as una concreta azione politica e legislativa, in
modo da poter scongiurare una rinascita del nazismo proprio in terra tedesca. Come scrive Martina Mengoni,
la scrittura di Levi negli anni Settanta risente in pieno degli eventi che lo circondano, compreso quindi anche
il rinnovarsi delle ideologie fasciste e naziste in Europa. Levi sente il bisogno forte e persistente di scrivere
“come se il fascismo fosse ancora presente”.   

 

E anche per questo motivo la fuga del criminale nazista Herbert Kappler, responsabile delle strage delle
Fosse Ardeatine, è stato un evento molto sentito per Primo Levi tanto che intervenne diverse volte sui
quotidiani, condannando in particolare il Ministro della Difesa italiano Lattanzio, responsabile primo
dell’accaduto e più in generale la Democrazia Cristiana, colpevole di aver portato avanti nel dopoguerra un
processo di rimozione del recente passato bellico, convinta che la società preferisse andare oltre e
dimenticare. L’obiettivo della DC era riunire i cittadini facendo scordare la grave frattura che si era creata tra
chi aveva aderito al regime fascista e chi invece lo aveva combattuto. 

La vicenda di Kappler non fu quindi un caso isolato, ma faceva parte di un quadro antropologico italiano più
ampio che Levi non vedeva di buon occhio. I segnali che leggeva erano “ambigui e problematici” e venne
messo in evidenza quel senso di mancanza di responsabilità che sottolineava già nell’attacco al Ministro
Lattanzio e che si manifestava anche in altri segnali come la delegittimazione della scuola italiana, derivata



dalle lotte sessantottine, o l’ondata di violenza degli anni di piombo che terminerà con il rapimento e
l’omicidio di Aldo Moro il 9 maggio 1978 per mano delle Brigate Rosse. Levi aveva già condannato
duramente le Brigate Rosse nel 1977. In occasione dell’omicidio di un caro amico e collega Carlo Casalegno,
firmò con altri esponenti del mondo giornalistico e intellettuale un appello contro il terrorismo. In
quell’appello si paragonò l’opposizione alle BR alla Resistenza, suggerendo un binomio terroristi-nazisti
supportato dalla Stampa in più occasioni. Non a caso Levi e gli altri appellanti si rivolsero soprattutto agli
uomini e alle donne che avevano combattuto il fascismo, come se l’opposizione al terrorismo diventasse una
nuova Resistenza.

 

Se gli anni Settanta furono gli anni dello strappo definitivo su base politica tra sinistra ed ebrei, negli anni
Ottanta si assistette a un incremento significativo della violenza nei confronti delle Comunità ebraiche della
Diaspora in Europa. L’incubo dei crimini commessi da parte dei nazisti nei confronti delle comunità ebraiche
europee parve, ai tempi, ritornare più vivo che mai. La matrice degli attacchi era quasi sempre arabo-
palestinese. Gli attentatori, una volta giunti in Europa, si legavano ai gruppi eversivi del luogo senza badare
all’indirizzo politico. Il loro obiettivo era uno solo: colpire gli ebrei. Nacque all’interno delle comunità
ebraiche italiane un ampio dibattito che, come scrive Maurizio Molinari “modifica radicalmente il volto delle
Comunità: ne risulta indebolita la tradizionale unità a favore di una frammentazione ideologica” che
rispecchia pienamente il panorama politico italiano di quegli anni.

C’era chi, tra gli ebrei italiani, condannava la piega che stava prendendo in Israele il sionismo e chiedeva a
gran voce che il popolo palestinese potesse giungere a un’autodeterminazione nazionale. Tale posizione fu
abbracciata dal giornale ebraico di Torino Ha-Keilà che, sposando la tesi di Botteghe Oscure, scrisse della
necessità di riconoscere l’OLP di Arafat, sebbene quest’ultimo fosse ancora lontano da un’apertura nei
confronti di Israele. Quindi, da un lato Ha-Keilà e la Federazione Giovanile Ebraica d’Italia (FGEI) si
univano alla sinistra nella condanna al governo israeliano con a capo il conservatore Menachem Begin,
dall’altro il MCSE e le comunità di Roma e Milano si mobilitarono contro l’OLP, criticando apertamente la
sinistra italiana che dava sostegno al gruppo di Arafat. Quello che molti ebrei, ma anche numerosi cattolici,
non capivano era come fosse possibile che una frangia dell’ebraismo chiedesse di riconoscere la Palestina
come uno stato-nazione quando uno dei suoi leader stava dando prova di voler sistematicamente attaccare,
con atti sanguinosi e violenti, il mondo ebraico. 

 

Se, per la base comunitaria, questi attacchi altro non erano che un antisemitismo mascherato da antisionismo,
c’era anche chi, di fronte all’odio palestinese, rimaneva convinto che l’unica soluzione al problema fosse un
avvicinamento all’OLP; solo cercando la pace con il mondo arabo si poteva mettere fine al terrorismo di
matrice arabo-palestinese. Sulle pagine di Ha-Keilà non erano rari in quei tempi gli attacchi al Primo
Ministro israeliano Begin e alle sue crude repressioni di civili in Cisgiordania.

Il dibattito ora si allargava alla centralità morale di Israele per gli ebrei di tutto il mondo. Gli ebrei della
Diaspora, come Elena Ottolenghi Vita Finzi, reclamavano a gran voce il loro diritto di criticare Israele “per
far vincere la pace in Medio Oriente”. Tale diritto non era scontato visto che molti esponenti dell’ebraismo
italiano avevano in passato affermato che Israele era sì criticabile, ma dal suo interno e che nessun ebreo
della Diaspora aveva il diritto di rimproverare Israele per la sua politica.

 

Nel corso degli anni Ottanta, scrive Ian Thompson, Levi venne profondamente coinvolto nella situazione
ebraica molto più che in ogni altro momento dopo la guerra. Quando Israele mise in atto, nel giugno del
1982, l’operazione “Pace in Galilea” ed entrò in Libano con l’obiettivo dichiarato di distruggere le basi
palestinesi dell’OLP, Levi non poté più rimanere in silenzio. Il caso volle che lo scrittore apprese la notizia



dell’attacco in Libano proprio mentre era in viaggio verso Auschwitz in qualità di accompagnatore per un
gruppo di visitatori. Levi rifletté su Israele e sul suo popolo, un popolo che si era unito ed era divenuto
nazione a causa dell’eccidio hitleriano che aveva rinsaldato i legami fra i sopravvissuti. “In Israele” scrive
Primo Levi “si sono identificati, in maggiore o minor misura, gli ebrei della Diaspora: era il Paese della
Bibbia, l’erede di tutti i filoni della cultura ebraico, la terra redentrice, la patria ideale di tutti gli ebrei”.
Furono i decenni successivi ad erodere e distorcere l’immagine di un Paese che era sempre meno Terra Santa
e sempre più un paese militare. Fu la violenza con cui gli israeliani condusse l’attacco a spaventare tutto il
mondo ma soprattutto a creare una profonda lacerazione nel cuore di ogni ebreo. Levi, come molti altri ebrei,
vide in Israele una seconda patria per cui però ora provava vergogna. Assistette sconfortato al venir meno
della solidarietà dei Paesi europei ma lui stesso prese le distanze da Israele, “un’Israele diversa, militare e
spregiudicata”.

 

Secondo lo scrittore, ciò che non poteva essere perdonato al primo ministro israeliano Begin, oltre alla piega
militarista che stava prendendo lo Stato sotto il suo governo, era l’uso del vittimismo e del richiamo costante
al nazismo per giustificare l’uso della forza e della sottomissione dei palestinesi. Primo Levi fu quindi tra i
promotori del documento firmato da moltissimi democratici italiani, ebrei e non: “Appello affinché Israele si
ritiri dal Libano”. All’interno dell’appello si legge come, prima di tutto, si debba garantire a ogni stato “il
diritto alla sovranità e alla sicurezza nazionale”. Sono le stesse parole che venivano pubblicate nel 1967 in
difesa dello Stato d’Israele. Se allora si doveva difendere lo stato ebraico dalla minaccia degli eserciti arabi e
quindi era necessario garantirne la sicurezza, ora tutti coloro che avevano difeso Israele devono “trovare il
coraggio e la forza di opporsi al governo Begin e a tutto ciò che rappresenta per i destini democratici dello
Stato d’Israele”. Begin era per Levi e gli altri firmatari “quanto di più nefasto per l’assetto democratico della
società israeliana” poiché annettere la Cisgiordania, popolata da moltissimi arabi palestinesi, avrebbe minato
ogni tentativo di raggiungere la pace tra ebrei e arabi. Palestina e Israele, arabi ed ebrei, dovevano potersi
riconoscere reciprocamente: “Il problema palestinese esiste; non lo si può rimuovere. Non lo si può risolvere
alla maniera di Arafat, negando ad Israele il diritto di esistere, ma neppure lo si risolve alla maniera di
Begin”. Agli occhi di Primo Levi appariva ora un’altra Israele; il sionismo e la fondazione dello Stato di
Israele erano una necessità politica ma il sionismo di allora pensava a un paese contadino e non al Paese
militare e industriale che era diventato.

 

A meno di due settimane di distanza dalla pubblicazione dell’appello Primo Levi scelse di far sentire ancora
la sua voce a livello nazionale e sempre sulle pagine de «la Repubblica». Si trattava di un’intervista condotta
da Alberto Stabile dal titolo “Sì, Israele ha passato il segno ma non è giusto parlare di nazismo”. Allo
scrittore venne chiesto se fosse possibile paragonare il dramma palestinese di quel periodo con le
persecuzioni subite dagli ebrei quarant’anni prima ed egli affermò che, seppur con le dovute differenze,
alcune analogie tra le due situazioni erano sotto gli occhi di tutti. In primo luogo i palestinesi erano una
“nazione” che si era trovata senza territorio e poi esisteva una diaspora palestinese che un po’ richiamava alla
memoria la Diaspora ebraica di duemila anni prima. Tuttavia una differenza sostanziale intercorreva tra le
due diaspore e ciò impedì a Levi di assimilare completamente la situazione dei palestinesi a quella degli ebrei
sotto il regime nazista: fortunatamente non esisteva nessun piano di sterminio del popolo palestinese e
soprattutto “i guerriglieri dell’OLP non vengono uccisi in quanto palestinesi ma, appunto, in quanto
guerriglieri”.  La posizione di Levi esprimeva quindi una spaccatura: da un lato ha un atteggiamento critico
verso la militarizzazione dello Stato d’Israele voluta da Begin, dall’altra cercava invece delle attenuanti per
evitare il diffondersi di un odio indiscriminato contro gli ebrei. Levi non voleva demonizzare Israele e quindi
voleva evitare di essere veicolo di idee che potessero portare a tensioni sullo scenario internazionale.

 



Quello che stavano vivendo molti ebrei della Diaspora, ma anche tutti coloro che risiedevano a quell’epoca in
Israele e non appoggiavano Begin, era un sentimento di forte lacerazione. Da una parte vi era l’idea di un
Israele nato come simbolo di pace, a memoria che quanto accaduto non accedesse mai più, dall’altra la sua
evoluzione opposta, fatta di militarismo e aggressività. Quello che mancava, e che invece bisognava
recuperare, era un centro geografico dell’ebraismo mondiale per far si che risorgesse il fenomeno
cosmopolita dell’ebraismo. In sostanza, Levi aveva l’impressione che Israele si stesse chiudendo al mondo,
perdendo quell’aurea di internazionalismo che da sempre aveva caratterizzato l’ebraismo. La conclusione che
ne trasse Levi fu semplice: se Israele non poteva più rappresentare, almeno culturalmente, tutti gli ebrei del
mondo, allora il baricentro ebraico doveva essersi spostato altrove. Il luogo designato non era l’Italia, bensì
un Paese come gli Stati Uniti, dove viveva e si esprimeva un’“intellighenzia ebraica” numerosa e influente.
Sono affermazioni forti quelle espresse da Primo Levi. E tuttavia lo scrittore continuerà, anche nelle
interviste successive, a parlare di Israele come di un luogo con cui ha un legame emotivo e sentimentale
molto forte. Egli non metterà mai in dubbio la legittimità, che definisce “storica” dello stato ebraico. Ma
Israele non rappresentava più per lui la Terra Santa, il Paese della Bibbia e della pace. Quelle terre erano
divenute un avamposto di guerra e la pace appariva a Primo Levi sempre più lontana. L’amarezza di Levi è
comprensibile se si tiene presente l’immagine che si era fatto di Israele dopo la sua esperienza nei Kibbutz
nel 1968. L’ideale “tolstoiano e egualitario” e il “senso comunitario utopico” che pervadeva lo Stato ebraico
era scomparso. Essere ebrei è sempre stato difficile, dice a Fiona Diwan in un’intervista pubblicata su
«Corriere Medico», ma oggi “essere ebrei significa avere la guerra civile in corpo. Significa accorgersi che ci
sono spaccature profonde, mentre si fa luce l’idea che Israele non è più – anzi non lo è stato mai – il
baricentro dell’ebraismo”. Sono parole dure e sicuramente sofferte ma Levi crede profondamente che il vero
centro dell’ebraismo risieda fuori da Israele, nella Diaspora, e non perderà occasioni per esprimere questo
suo pensiero. 

 



Primo Levi

 

Le reazioni degli ebrei conservatori all’appello e alle successive dichiarazioni furono durissime. Chi era Levi
per giudicare Israele e le sue azioni? Egli non era, secondo loro, abbastanza edotto in materia di politica
israeliana e palestinese per poterne parlare in certi toni. Agli amici che scrivono a Levi da Israele,
accusandolo di non vedere il sangue israeliano versato in tutti quegli anni, lo scrittore risponde che il dolore
che prova di fronte a qualsiasi versamento di sangue umano è doloroso e straziante ma che tale argomento è
stato portato da Begin come una giustificazione per compiere ogni atto di guerra e quindi Levi, a tale
argomento, nega validità. Bisognava, secondo lo scrittore, provare dolore per ogni goccia di sangue versato,



sia esso israeliano o palestinese, poiché anche nel dolore bisognava essere democratici. Nell’intervista a
Stafano Jesurum su «Oggi» l’autore di Se questo è un uomo ripete per l’ennesima volta come sia stato
difficile per lui assumere certe posizioni, e come il suo legame sentimentale con Israele, un legame mai
rinnegato, gli abbia provocato turbamenti e sofferenze. Levi non è esente da dubbi ma ha una convinzione:
“penso che se uno è democratico debba esserlo prima di tutto. (…) Ci possono essere alcune attenuanti ma i
principi valgono sempre”. Ecco dunque come Levi riesce a superare l’impasse. Il suo essere ebreo, il suo
essere un ex deportato, vengono e verranno sempre dopo il suo profondo senso della democrazia e la sua
coerenza nei confronti di ciò in cui crede e che rispetta.   

 

Qui l'editoriale e l'indice del volume.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/primo-levi-0
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

