DOPPIOZERO

PrimoLevi elsrade

Alessandra Raimondi
30 Novembre 2017

Conoscereil rapporto traPrimo Levi elo Stato di Isragle a prescindere dall’ esperienza tragica e pregnante di
Auschwitz € impossibile. Quella che Levi stesso ha definito come I’ esperienza della sua vita ha modificato
certamente |’ opinione dello scrittore, senza tuttavia modificarne la sua natura di uomo mite, pacato e
riflessivo.

E interessante allora analizzare I’ evoluzione di tale rapporto alla luce del suo essere un ebreo della Diaspora,
sopravvissuto ai campi di concentramento e in virtu degli eventi storici che hanno segnato gli anni Sessanta,
Settanta e Ottanta del Novecento.

A partire datre racconti in particolare del Sstema Periodico: Argon, Zinco e Oro Levi mette in evidenzali
primi momenti in cui la componente ebraica ha fatto capolino nella sua vita, designandolo come qualcosa di
piu rispetto a un italiano, borghese, di professione chimico.

Determinante sara poi il periodo vissuto nel campo di concentramento di Auschwitz senzail quale non
sarebbe emersa in maniera determinante la coscienza divisa che Levi avrebbe finalmente attribuito non solo a
se stesso, ma anche alla moderna identita ebraica nella Diaspora come tale. Durante la sua permanenza
tragicanel Lager, Levi avramodo di entrare in contatto con I’ ebraismo come mai 10 aveva conosciuto. Un
ebraismo diverso da quello occidentale, che va oltre la componente culturale e che, come dice Amos
Luzzatto, “aveva caratteri di una congregazione religiosa minoritaria rappresentata soprattutto da un ceto
medio commerciale e professionale, che si riconosceva nelle proprie tradizioni e nelle ricorrenze, ma
generalmente si assimilava alla maggioranza nellavita di tutti i giorni”. Qui Levi scopre la grande realta
ebraica dell’ Europa centro-orientale e con essa tutte le sue sfumature religiose.

Magli incontri con il mondo ebraico orientale non si fermano all’inferno concentrazionario. Il piu
significativo incontro che fece Levi nel suo viaggio di ritorno fu quello con dei giovani sionisti diretti in
Palestina che attaccarono il loro vagone al treno di Levi e del suoi compagni. Questi ventenni, liberi e pieni
di speranze verso una Terra Promessa mitica e millenaria, rimasero profondamente impressi nella mente
dello scrittore. Non a caso saranno unadelle fonti di ispirazione per il suo romanzo sugli ebrei orientali Se
non ora, quando? Pubblicato nel 1982.

Certamente Levi conoscevagiail sionismo e la propaganda sionista avendola ascoltata in gioventu quando i
molti pionieri lasciavano |a Palestina per invitare gli ebrel della Diasporaafareritorno in Terra Promessa e
realizzare il sogno mai sopito dello Stato d'Israele. Secondo il suo stesso resoconto, Levi era stato presto
attratto dagli ideali sionisti e tuttavianon provo mai il desiderio di unirsi aloro. Sentiva che, adifferenzadi
molti altri ebrel, lui aveva gia un posto da poter chiamare “casa’ e avevain quellaterra, |’ ltaliaepiuin
generale I’ Europa occidentale, i padri culturali che contribuirono aformarlo come uomo e poi come
scrittore.

|0 sono ebreo come anagrafe, vale a dire che sono iscritto alla comunita lsragliticadi Torino, manon sono
praticante e neppure sono credente. Sono pero consapevole di essere inserito in unatradizione e in una


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/primo-levi-e-israele
https://test.doppiozero.com/alessandra-raimondi

cultura. 1o uso dire di sentirmi italiano per tre quarti o per quattro quinti, a seconda dei momenti, ma quella
frazione che avanza, per me e piuttosto importante. E so benissimo che esistono infinite altre culture, degne
di essere studiate e seguite. Fra queste c'é anche la cultura ebraica, in Italia non molto fiorente, per ragioni
numeriche, se non altro, molto fiorente altrove, ed era molto fiorente proprio nell'Europa orientale al tempo
dello scatenamento della seconda guerramondiale. E unadelle fonti di questo mio libro Se non ora, quando?
, éproprioil desiderio di imparare io stesso a portare davanti a lettore italiano alcuni aspetti meno noti di
guesta cultura, per esempio l'autoironia; per esempio questo desiderio straordinario di gioia attraverso la
miseria, la persecuzione, la strage.

Il rapporto che intrattenne Primo Levi con I’ ebraismo e con lo Stato d’ Israele fu in continuo divenire per tutta
lasuavita. Quando dopo la guerra, la prospettivadi uno Stato ebraico si fece sempre piul reale, alaluce
anche della consapevolezza dell’ Olocausto, Levi s mosse in una concezione della Diaspora che sempre
aveva sostenuto: |'attaccamento al principio di una patria ebraica che non comportava un impegno aemigrare
o vivere li. E importante ricordare che anche durante il periodo di undici mesi tralaliberazione di Levi dal
campo di concentramento di Auschwitz eil suo ritorno a casa, quando ancoraignorava cio che avrebbe
trovato della suafamigliae dellasuacasaaTorino, Levi non riferi mai di considerare la Palestina come
opzione personale. Questo atteggiamento persistette anche dopo la Guerra d’ Indipendenza di | sragle del

1948. Quando la prospettiva di uno Stato ebraico divento reale, Levi si trovo sempre ad agire e pensare
al’interno della Diaspora stessa, come se quellafosse la sua vera patria ebraica. Tuttavia, il suo impegno per
sostenere il nuovo Stato d’ Isragle, trala schiera di personalita ebraiche italiane che si impegnarono in tal
senso, non fu minoritario. Si uni infatti a manifestazioni pubbliche di solidarieta a causa della preoccupazione
per la prospettivadi una guerra con I’ Egitto nella primaveradel 1967, che come molti, considerava come una
minacciaper |’ esistenza di Israele. 1| corrispondente senso di sollievo per lavittoria dello Stato ebraico nella
Guerradei Sei giorni culmino nellasuaunicavisitain quellaterra. Durante il suo soggiorno ebbe modo di
fare un primo confronto trala cultura ebraica che conosceva e quellache si stava creando in Isragle, un paese
molto diverso dalle sue aspettative. La primaimpressione che ebbe lo scrittore fu che “Isragle non € Europa”.
Sebbene avesse raccolto a suo interno tutte le genti che erano sono mosse da quei luoghi dopo la Seconda
guerraMondiale, Isragle era uno stato che mancava di quel “sedimento storico che rende unal’ Europa da
Gibilterraagli Urali”. Lanaturadi questa lsraele era duplice: nuovissima e antichissima allo stesso tempo.
Ma non poteva essere considerata un baluardo dell’ Occidente a Oriente.

In ogni caso, dopo lasua visita, Levi hon era piu incline a considerare I'emigrazione in Isragle di quanto lo
fosse in precedenza; se non dtro, lavisitarafforzo la suavisione della vitalita della Diaspora ebraica e anche
della suaimportanza per sostenere in sé Israele, un ruolo che, agli occhi di Levi, si ribaltaaquello previsto
dal tradizionale sionismo. Quindi, se da una parte la necessita dello Stato d’ Israele € evidente e sotto gli occhi
di tutti, dall’ altra non va sottostimata |I’importanza storica della Diaspora che € densa di storiadi persecuzioni
ma anche di scambi e rapporti interetnici e rappresenta una scuola di tolleranza. Questa prospettiva della
Diaspora non erarara né nel tempo néin quel momento ed é stata intensificata per Levi dai suoi ideali politici
generalmente antinazionalisti e dall'umanesimo morale che sentiva sempre piu in conflitto con quello che
considerava una crescente tendenza nazionalisticain Israele.

L impegno di Levi nel difendere |’ ebraismo e lo Stato ebraico continuarono negli anni ma da una prospettiva
diversa. Se primail pericolo era esterno, a partire dagli anni Settanta Levi vedein Israeleil nodo del
problema. Levi non esita, insieme ad altri ebrei italiani, a condannare pubblicamente le decisioni prese dal
governo isragliano di Menachem Begin che, oltre ad aver perso di vistai principi allabase di Isragle, stava
trasformando il Paese in uno stato militarista.



L’ evoluzione del pensiero leviano circalo stato di Isragle e la Diaspora segue di fatto un percorso
cronologico ed é strettamente |legata alle questioni storiche e politiche che interessarono il mondo ebraico.
Dopo lafondazione dello Stato di Israele avvenutanel 1948 i rapporti trail giovane stato ei paes arabi
confinanti non furono mai del tutto pacifici. Il problema, agli occhi degli stati arabi del territorio, erache
I’lslam aveva sempre tollerato le diversita religiose, ma questo era qualcosa di diverso. Veniva chiesto loro di
accettare una sovranita ebraicain pieno territorio islamico. Quando le tensioni scoppiarono ei paesi arabi
iniziarono a parlare di “sterminio del nemico” a Primo Levi tornarono in mente le parole usate dai nazisti
contro gli ebrei durante la Seconda GuerraMondiale. || 31 maggio 1967 alla Sinagoga di Torino la Comunita
| sraelitica promosse una manifestazione a cui parteciparono migliaiadi persone, ebrei, ortodoss, cattolici,
valdesi, cittadini normali e autorita. Durante la manifestazione parlo anche Primo Levi. Il suo intervento ebbe
cometitolo Piu d ogni altro paese Israele dovra vivere. In questo discorso, Levi si mostra preoccupato per la
situazionein Isragle, rifiutadi invocare I’ aiuto di Dio per una strage e respinge ogni idea di guerra santa.

Nell’intestazione si trovagiail primo spunto di riflessione. Perché Levi dice che Israele hadiritto di vivere
piu di ogni altro paese? Qual eil valore speciale che lo scrittore attribuisce allo Stato ebraico? Israele € nato
in un momento storico unico, per cambiare le sorti del popolo ebraico. L’ obiettivo era creare un Paese che
fosse una zattera di salvataggio, “un santuario a cui avrebbero potuto accorrere gli ebrei minacciati negli altri
paesi”. Israele era dunque, agli occhi di Levi il rifugio per eccellenza, un luogo sicuro, lontano dall’ odio e dai
conflitti. L’ azzardo di Levi nell’ attribuire un compito cosi importante a uno Stato cosi giovane derivaforse
dall’ideale millenario di patria di uno stato ebraico che ogni israelitasi portava dentro. E sebbene egli non sia
mai stato sionista né tantomeno subi il fascino dei primi pionieri che colonizzarono quelle terre e crearono i
primi kibbutz, in cuor suo non puo far altro che appoggiare quello Stato che per millenni fu solo una chimera
e che ora invece stava giungendo a pienarealizzazione. Minacciare |’ esistenza di Israele voleva quindi dire
minacciare I’umanita stessaei suoi tentativi per superare dispersione, discordia e sofferenze e realizzare una
comunitain cui lingue, origini e razze diverse possano infine arrivare a una convivenzacivile.

Ma perché Levi si sente cosi legato ad |sraele sebbene non sia sionista? Nell’ appello, o scrittore risponde
anche a questa domanda. Come lui, ogni ebreo € legato intimamente allo Stato ebraico perché nasce a
garanzia e suggello che quanto accaduto non si ripetamai piu. Isragle &€ quindi “il paese del ritorno” unico e
insostituibile, nel quale ogni ebreo puo trovare un posto da chiamare casa.

Quando il timore di una guerra per Isragle si concretizza, Levi interverradi nuovo. Nei giorni del conflitto
che “segneralo spartiacque nella coscienza politico culturale delladiaspora ebraica’, Levi sara ancora una
voltain primalineaamanifestare il suo sostegno per Isragle. || documento, pubblicato sullarivista «ll Ponte»
e collocabile nell’ areadi sinistradi cui faceva parte il gruppo di ebrel torinesi firmatari dell’ appello.

Ladifesa che questi intellettuali fanno di |sragle € moderata, certamente non oltranzista, che riconosce
cautamente la situazione araba cosi come |e responsabilita dell’imperialismo, arrivando anche a menzionare
laguerrain Vietnam. Per Levi e gli altri ebrei torines, il fatto che Israele fosse alleato degli Stati Uniti non
doveva assolutamente essere una giustificazione per |’ odio anti-ebraico. Se era vero che gli Usa stavano
portando avanti una guerraterribile, condannata da molti, nelle vesti di “superpotenzaimperialista’, Israele
non ne era responsabile né tantomeno stava partecipando a conflitto e quindi era erroneo definirlo “una
pedinadell’imperialismo”.

| timori di Levi cambiarono quando, al termine della Guerradei Sel giorni, fu chiaro ormai atutto il mondo
che Israele era diventato una potenza militare che non solo sapeva difendersi ma anche attaccare e vincere. In
una lettera, scrittail 17 giugno 1967 alla bibliotecaria tedesca Hety Schmitt-Maas, |0 scrittore espresse un



nuovo tipo di timore che, per un attimo, fece passare in secondo piano “i problemi di Auschwitz” nel quale
era solito vivere. Certamente Levi non negava che una sconfitta sarebbe stata quanto di piu atroce potesse
accadere, ma eralaguerrain sé che egli rifiutava e detestava. Infatti, dopo una prima sensazione di sollievo
alanotiziadellavittoriadi Israele, Levi rifletté sull’ evoluzione che, a vent’ anni della sua nascita, Israele
aveva subito. Israele non erapiu, agli occhi di Primo Levi, il paese modello, laterra dell’ uguaglianza e della
giustiziae del lavoro ma era divenuto un Paese come gli altri “buono a combattere e litigare, incline
all’orgoglio nazionale”. Scrisse Levi, nellaletteraa Schmitt-Maas “ Isragle, dal suo inizio, ci ha abituati atali
miracoli che noi speravamo potesse compiere il meglio, il solo vero miracolo, quello di stabilire una pace
permanente con i propri vicini”. In quel momento Levi aveva come |’ impressione che Israele avesse perso il
suo vantaggio morale. Quel vantaggio che portava con sé dai tempi del Nazismo e del Fascismo e che vedeva
gli ebrei schierati completamente dalla parte della ragione. Sebbene non avesse grandi colpe, qualche errore,
secondo lui, Isragle |o aveva commesso. La preghieradi Levi eracheil processo di pace, ancoratutto in
divenire, avvenisse senzaerrori.

Il sentimento di delusione che vissein Levi dopo la Guerradei Sel giorni si alimentava anche di un’altra
questione, quella degli stati amici e nemici di Isragle. L’ Unione Sovieticarimase delusa dall’ esito della
guerradei Sel giorni: lavittoriadi Israele aveva disatteso |e speranze di un maggior controllo sull’ area araba
cosi riccadi petrolio. Al termine del conflitto si realizzo quindi un’insanabile rottura delle relazioni
diplomatichetralsracle ei paesi del blocco sovietico (fatta eccezione per la Romania). Da quel momento
I”Urss cerco con tutti i suoi mezzi politici e diplomatici di isolare Israele mentre il Cremlino ribadivail suo
appoggio a mondo arabo. Parallelamente alla propaganda antisemita e antisionistadi Stalin, anche nella
sinistraitalianale cose cambiarono. Il Pci fu il primo partito italiano a professare la sua vicinanza a mondo
arabo e le motivazioni non erano daricercare solo nellavicinanza con Mosca. Tragli intenti vi eraanche
quello di accentuare le divisioni interne al Psu, il partito rivale nell’ area di sinistra che aveva come leader
Pietro Nenni, la cui lineafiloisraeliana non era pienamente condivisadatutto il partito. A Israele venne



imputata una natura bellicosa che impediva di fatto ogni tipo di coesistenza pacifica con il popolo arabo.

L’ Unita, il 5 giugno 1968, primo anniversario dellaguerradel Sei Giorni, arrivo persino a sostenere che la
tesi secondo cui “gli ebrei israeliani hanno rischiato e rischiano 1o sterminio” era“un’ abile mossa
propagandistica’.

Levi guardava con grande delusione ai comunisti italiani e atutti coloro che in gran fretta avevano sentito il
desiderio di schierarsi dalla parte dei sovietici e di sposare leloro opinioni in politica estera. |1 dolore nasceva
dal ricordo di Levi di un’alleanzaormai lontanatrai comunisti e gli ebrel nella Resistenzaitalianae ora,
sentenzialo scrittore, “davanti ala‘Ragione di Stato’ sono pronti a dimenticare i sentimenti umani e ancheil
buonsenso”.

L’ ebraismo italiano, in virtu delle sue forti tendenze comuniste e socialiste, ebbe reazioni differenti. Alcuni
scelsero la strada del socialismo, altri rilanciarono il sionismo socialista, altri ancora scelsero di non rompere
conil Pci. A partireda 1967, con I’ obiettivo di mantenerei rapporti tra ebrei e comunisti, si crearono dei
gruppi di “ebrei di sinistra” a Roma, Milano e Torino. Gli obiettivi di queste organizzazioni erano diversi, in
primo luogo volevano contribuire a diffondere un’informazione corretta nella sinistra sia sugli ebrel che su
Israele; secondo obiettivo era quello di favorire sempreil dialogo fraarabi e isragliani; infine, volevano
evitare ad ogni costo che gli ebrei della Diaspora si avvicinassero alle posizioni delladestraisragliana. La
volonta di ogni ebreo di sinistraeraquelladi evitare uno slittamento adestradei loro correligionari maalo
stesso tempo si scagliavano con personaggi quali Piero Della Seta e Guido Valabrega che, rimasti nel Pci,
assumevano severe posizioni antisraeliane, inaccettabili per molti ebrei. Non mancavano pero anche figure
come Leo Levi che vedeva questa permanenza nel Pci come una possibilita siadi mantenere aperto il dialogo
coni paesi arabi, siadi tenere lontani gli ebrei della Diasporadai partiti della destraitaliana.

Negli anni Settanta, i numerosi eventi che concorsero a“movimentare” lavita della Comunita ebraicaitaliana
e internazionale contribuirono anche ad aprire una nuova fase nel dibattito pubblico in Occidente. Le notizie,
che venivano presentate dai Mass-media, sotto laluce aloro pit congeniale, altro non fecero se non
aumentare i punti di vista sulla questione israeliana. Secondo quanto scrive Matteo Di Figlia, per alcuni,
Israelerestavail fortino di un mondo anticomunista minacciato dall’ avanzata sovieticanel paesi arabi; per
altri la questione palestinese permetteva invece di spostare I’ interpretazione del conflitto mediorientale dalla
cornice della guerrafreddain quella dello scontro fra Nord e Sud del pianeta. L’ effetto fu uno stravolgimento
degli equilibri dell’ ebraismo italiano. All’interno della Comunitasi svilupparono due tendenze opposte ma
ugual mente problematiche: quelladi chi credevain un ebraismo attivo e dinamico, politicamente impegnato
e cosciente della propriaideologia e quelladi coloro che invece preferivano un ebraismo piu mite per evitare
scontri controproducenti.

Nel decennio in questione si assistette in primo luogo a una recrudescenza dell’ antisemitismo comunista.
All’interno delle comunita ebraiche italiane la polemica principale che stava alla base di tutte le altre che
seguirono era dunque una sola: |’ antisionismo era antisemitismo? Tale dibattito coinvolgeva tutte le comunita
giaapartire dal 1967 ma divenne ancora piu sentito negli anni Settanta quando gli ebrei in Europa furono
oggetto di sanguinosi attentati per mano di gruppi terroristici arabi e palestinesi.

Durante gli anni Settanta Primo Levi si impegno attivamente per contrastare questa nuova ondata di
antisemitismo. Carole Angier scrive, a proposito dell’ esperienza dello scrittore:



al’inizio degli anni Settanta, il pericolo maggiore sembrava chiaro, soprattutto a Primo e aquelli dellasua
generazione: il fascismo con la sua prepotenza, intolleranza e adorazione della forza fine a se stessa, stava
tornando. E non accadeva solo a Milano o in atre cittd, ma sotto i suoi occhi, a Torino. A partire dal 1969, i
fascisti erano ricomparsi, deturpando monumenti e tombe della Resistenza, disturbando incontri di
sindacalisti, operai e partiti della sinistra, e prendendo d' assalto con incursioni e bombe le loro sedi.
Concentravano poi gran parte dei loro sforzi sui giovani. Gruppi di giovani fascisti aspettavano fuori dalle
scuole e distribuivano volantini tragli studenti; chiunque li rifiutasse veniva subito malmenato. Col passare
del tempo le aggressioni crebbero di numero e di intensita(...) Qualcosa era gia stato fatto in altre citta con
problemi simili, a Milano e Roma per esempio. Genitori e professori antifascisti i erano riuniti in

un’ organizzazione chiamata Cogidas, per aiutarei loro figli adifendersi.

Laviolenza che percorse tutto il decennio in questione arrivo a sfiorare persino un animo mite come quello di
Levi. Nell’'intervista per Lotta Continua rilasciataaVirgilio Lo Presti, |0 scrittore sorprende tutti con un
giudizio piuttosto lassista circai metodi usati nellalottaai fascismi: “quando si bruciavano le sedi del Msi
ero contento...Questo si, forse non € molto democratico dirlo, perd mi sembravaillegale la presenza stessa
del Msi...”. Levi piu volte durante altre interviste parlo del pericolo di un ritorno al fascismo, non
necessariamente identico a quello del passato ma pur sempre un fascismo. Nell’ aprile del 1978 inoltre fece
sentire la sua voce su «La Stampa» per mettere in guardia contro il pericolo di unanuovaviolenzadi stampo
nazista. Sulle pagine del quotidiano torinese denuncio come solo nel 1977 fossero avvenute in Germania ben
tre adunate di ex appartenenti ai corpi delle SS; ad allarmare ancora di piu lo scrittore fu il fatto che esse non
si fossero svolte solo in Germania maanche in luoghi insanguinati dalle loro gesta come la Franciael’ Italia.
Se da una parte, avverti Levi, il governo tedesco non sembrava essersi accorto dalla pericolosita dei fatti,
dall’ altrale associazioni antifasciste d’ Europa lanciarono da Bruxelles un appello per chiedere lo
scioglimento delle associazioni di veterani SS. Levi e gli altri antifascisti non chiedevano sanzioni a carico
del singoli veterani, non erainfatti la vendetta che si ricercava, ma una giustizia etica e morale. L’ obiettivo
eratogliere la credibilita e lalegittimita dellaloro voce in modo che il mondo non potesse essere piu
inquinato dai loro messaggi. Si legge, nell’ articolo, anche un certo stupore di Levi per il fatto chein
Germania pochi avessero daridire sulla nascita dell’ organo della Hiag, un’ organizzazione di Mutuo Soccorso
dietro cui si celavano i veterani delle SS. Infatti era da questa organizzazione che pare nascessero iniziative
terribili come le profanazioni del cimiteri ebraici, le minacciose svastiche sui muri e gli attentati alle
istituzioni democratiche. Era quindi doveroso, secondo Levi, richiamare il Governo tedesco alle promesse
fatte e formulate datutti i consiglieri, invitando i responsabili as una concreta azione politicae legidativa, in
modo da poter scongiurare una rinascita del nazismo proprio in terratedesca. Come scrive Martina Mengoni,
lascritturadi Levi negli anni Settanta risente in pieno degli eventi che lo circondano, compreso quindi anche
il rinnovars delle ideologie fasciste e naziste in Europa. Levi sente il bisogno forte e persistente di scrivere
“come se il fascismo fosse ancora presente”.

E anche per questo motivo lafugadel criminale nazista Herbert Kappler, responsabile delle strage delle
Fosse Ardeatine, € stato un evento molto sentito per Primo Levi tanto che intervenne diverse volte sui
guotidiani, condannando in particolare il Ministro della Difesaitaliano Lattanzio, responsabile primo

dell’ accaduto e piu in generale la Democrazia Cristiana, colpevole di aver portato avanti nel dopoguerraun
processo di rimozione del recente passato bellico, convinta che la societa preferisse andare oltre e
dimenticare. L’ obiettivo dellaDC erariunirei cittadini facendo scordare la grave fratturache si eracreatatra
chi aveva aderito a regime fascista e chi invece lo aveva combattuto.

Lavicendadi Kappler non fu quindi un caso isolato, mafaceva parte di un quadro antropologico italiano piu
ampio che Levi non vedeva di buon occhio. | segnali che leggeva erano “ambigui e problematici” e venne
messo in evidenza quel senso di mancanza di responsabilita che sottolineava gia nell’ attacco al Ministro

L attanzio e che st manifestava anchein altri segnali come la delegittimazione della scuolaitaliana, derivata



dalle lotte sessantottine, o I’ondata di violenza degli anni di piombo che termineracon il rapimento e
I’omicidio di Aldo Moro il 9 maggio 1978 per mano delle Brigate Rosse. Levi aveva gia condannato
duramente le Brigate Rosse nel 1977. In occasione dell’ omicidio di un caro amico e collega Carlo Casalegno,
firmo con altri esponenti del mondo giornalistico e intellettuale un appello contro il terrorismo. In

quell’ appello si paragono |’ opposizione ale BR ala Resistenza, suggerendo un binomio terroristi-naziti
supportato dalla Stampain pit occasioni. Non acaso Levi e gli atri appellanti si rivolsero soprattutto agli
uomini e alle donne che avevano combattuto il fascismo, come se |’ opposizione al terrorismo diventasse una
nuova Resistenza.

Se gli anni Settanta furono gli anni dello strappo definitivo su base politicatra sinistra ed ebrei, negli anni
Ottanta si assistette a un incremento significativo dellaviolenza nei confronti delle Comunita ebraiche della
Diasporain Europa. L’ incubo dei crimini commessi da parte dei nazisti nei confronti delle comunita ebraiche
europee parve, ai tempi, ritornare pit vivo che mai. La matrice degli attacchi eraquasi sempre arabo-
palestinese. Gli attentatori, una volta giunti in Europa, si legavano ai gruppi eversivi del luogo senza badare
all’indirizzo politico. 1l loro obiettivo era uno solo: colpire gli ebrei. Nacque al’ interno delle comunita
ebraiche italiane un ampio dibattito che, come scrive Maurizio Molinari “modifica radicamenteil volto delle
Comunita: ne risultaindebolitalatradizionale unita afavore di una frammentazione ideologica’ che
rispecchia pienamente il panorama politico italiano di quegli anni.

C erachi, tragli ebrei italiani, condannava la piega che stava prendendo in Israele il sionismo e chiedevaa
gran voce cheil popolo palestinese potesse giungere a un’ autodeterminazione nazionale. Tale posizione fu
abbracciata dal giornale ebraico di Torino Ha-Keila che, sposando latesi di Botteghe Oscure, scrisse della
necessita di riconoscere |’ OLP di Arafat, sebbene quest’ ultimo fosse ancora lontano da un’ apertura nei
confronti di Israele. Quindi, daun lato Ha-Keila e la Federazione Giovanile Ebraica d’ Italia (FGEI) si
univano alasinistra nella condanna al governo israeliano con acapo il conservatore Menachem Begin,
dall’altro il MCSE e le comunita di Roma e Milano si mobilitarono contro I’ OLP, criticando apertamente la
sinistraitaliana che dava sostegno al gruppo di Arafat. Quello che molti ebrei, ma anche numeros cattolici,
non capivano era come fosse possibile che una frangia dell’ ebraismo chiedesse di riconoscere la Palestina
come uno stato-nazione quando uno dei suoi leader stava dando prova di voler sistematicamente attaccare,
con atti sanguinosi e violenti, il mondo ebraico.

Se, per labase comunitaria, questi attacchi altro non erano che un antisemitismo mascherato da antisionismo,
¢’ eraanche chi, di fronte all’ odio pal estinese, rimaneva convinto che |’ unica soluzione al problema fosse un
avvicinamento all’ OLP; solo cercando la pace con il mondo arabo si poteva mettere fine a terrorismo di
matrice arabo-palestinese. Sulle pagine di Ha-Keila non erano rari in quei tempi gli attacchi a Primo
Ministro israeliano Begin e ale sue crude repressioni di civili in Cisgiordania.

Il dibattito ora s alargavaala centralita morale di Israele per gli ebrel di tutto il mondo. Gli ebrei della
Diaspora, come Elena Ottolenghi Vita Finzi, reclamavano agran voceil loro diritto di criticare Isragle “ per
far vincere la pace in Medio Oriente”. Tale diritto non era scontato visto che molti esponenti dell’ ebraismo
italiano avevano in passato affermato che Israele erasi criticabile, ma dal suo interno e che nessun ebreo
dellaDiasporaavevail diritto di rimproverare Israele per la sua politica

Nel corso degli anni Ottanta, scrive lan Thompson, Levi venne profondamente coinvolto nella situazione
ebraica molto piu che in ogni altro momento dopo la guerra. Quando Isragle misein atto, nel giugno del
1982, I’ operazione “Pace in Galilea” ed entro in Libano con I’ obiettivo dichiarato di distruggere le bas
palestinesi dell’ OLP, Levi non poté piu rimanere in silenzio. Il caso volle che lo scrittore apprese lanotizia



dell’ attacco in Libano proprio mentre erain viaggio verso Auschwitz in qualita di accompagnatore per un
gruppo di visitatori. Levi rifletté su Israele e sul suo popolo, un popolo che si era unito ed era divenuto
nazione a causa dell’ eccidio hitleriano che avevarinsaldato i legami frai sopravvissuti. “In Israele” scrive
Primo Levi “si sono identificati, in maggiore o minor misura, gli ebrei della Diaspora: erail Paese della
Bibbia, I’ erede di tutti i filoni della culturaebraico, laterraredentrice, la patriaideale di tutti gli ebrei”.
Furono i decenni successivi ad erodere e distorcere I'immagine di un Paese che era sempre meno Terra Santa
e sempre piu un paese militare. Fu laviolenza con cui gli israeliani condusse I’ attacco a spaventare tutto il
mondo ma soprattutto a creare una profonda lacerazione nel cuore di ogni ebreo. Levi, come molti altri ebrel,
vide in Israele una seconda patria per cui pero ora provavavergogna. Assistette sconfortato al venir meno
della solidarieta del Paesi europel malui stesso prese le distanze dalsragle, “un’Isragle diversa, militare e
spregiudicata’.

Secondo |o scrittore, cid che non poteva essere perdonato al primo ministro isragliano Begin, oltre alla piega
militarista che stava prendendo o Stato sotto il suo governo, eral’ uso del vittimismo e del richiamo costante
al nazismo per giustificare |’ uso dellaforza e della sottomissione dei palestinesi. Primo Levi fu quindi trai
promotori del documento firmato da moltissimi democratici italiani, ebrei e non: “Appello affinché Isragle si
ritiri dal Libano”. All’interno dell’ appello si legge come, primadi tutto, si debba garantire a ogni stato “il
diritto alla sovranita e alla sicurezza nazionale”. Sono le stesse parole che venivano pubblicate nel 1967 in
difesadello Stato d’ Israele. Se alorasi dovevadifendere |o stato ebraico dalla minaccia degli eserciti arabi e
guindi era necessario garantirne la sicurezza, oratutti coloro che avevano difeso Israele devono “trovareil
coraggio elaforzadi opporsi a governo Begin e atutto cio che rappresenta per i destini democratici dello
Stato d’Israele€’. Begin eraper Levi e gli dtri firmatari “quanto di pit nefasto per I’ assetto democratico della
societaisragliana’ poiché annettere la Cisgiordania, popolata da moltissimi arabi palestinesi, avrebbe minato
ogni tentativo di raggiungere la pace tra ebrei e arabi. Palestina e Isragle, arabi ed ebrei, dovevano potersi
riconoscere reciprocamente: “ Il problema palestinese esiste; nhon lo si pud rimuovere. Non lo si puo risolvere
allamanieradi Arafat, negando ad Isragle il diritto di esistere, maneppurelo s risolve allamanieradi
Begin”. Agli occhi di Primo Levi apparivaoraun’atralsragle; il sionismo e lafondazione dello Stato di
Israele erano una necessita politicamail sionismo di alora pensava a un paese contadino e non a Paese
militare e industriale che era diventato.

A meno di due settimane di distanza dalla pubblicazione dell’ appello Primo Levi scelse di far sentire ancora
lasuavoce alivello nazionale e sempre sulle pagine de «la Repubblica». Si trattava di un’intervista condotta
da Alberto Stabile dal titolo “ Si, Israele ha passato il segno manon é giusto parlare di nazismo”. Allo
scrittore venne chiesto se fosse possibile paragonare il dramma palestinese di quel periodo con le
persecuzioni subite dagli ebrei quarant’ anni prima ed egli affermo che, seppur con le dovute differenze,
alcune analogie trale due situazioni erano sotto gli occhi di tutti. In primo luogo i palestinesi erano una
“nazione” che si eratrovata senzaterritorio e poi esisteva una diaspora palestinese che un po’ richiamava alla
memoriala Diaspora ebraicadi duemilaanni prima. Tuttavia una differenza sostanziale intercorrevatrale
due diaspore e cio impedi aLevi di assimilare completamente |a situazione dei palestinesi a quella degli ebrei
sotto il regime nazista: fortunatamente non esisteva nessun piano di sterminio del popolo palestinese e
soprattutto “i guerriglieri dell’ OL P non vengono uccisi in quanto palestinesi ma, appunto, in quanto
guerriglieri”. Laposizionedi Levi esprimeva quindi una spaccatura: da un lato ha un atteggiamento critico
verso lamilitarizzazione dello Stato d’ Isragle voluta da Begin, dall’ altra cercava invece delle attenuanti per
evitareil diffondersi di un odio indiscriminato contro gli ebrei. Levi non voleva demonizzare Israele e quindi
voleva evitare di essere veicolo di idee che potessero portare atensioni sullo scenario internazionale.



Quello che stavano vivendo molti ebrei della Diaspora, ma anche tutti coloro che risiedevano a quell’ epocain
Israele e non appoggiavano Begin, era un sentimento di forte lacerazione. Da una parte vi eral’ideadi un
Israele nato come simbolo di pace, amemoria che quanto accaduto non accedesse mai piu, dall’ altrala sua
evoluzione opposta, fatta di militarismo e aggressivita. Quello che mancava, e che invece bisognava
recuperare, era un centro geografico dell’ ebraismo mondiale per far si che risorgesse il fenomeno
cosmopolita dell’ ebraismo. In sostanza, Levi aveval’ impressione che Isragle si stesse chiudendo a mondo,
perdendo quell’ aurea di internazionalismo che da sempre aveva caratterizzato I’ ebraismo. La conclusione che
ne trasse Levi fu semplice: se Isragle non poteva piu rappresentare, almeno culturalmente, tutti gli ebrel del
mondo, allorail baricentro ebraico doveva essersi spostato altrove. 1l luogo designato non eral’Italia, bensi
un Paese come gli Stati Uniti, dove vivevae si esprimeva un’“intellighenzia ebraica’ numerosa e influente.
Sono affermazioni forti quelle espresse da Primo Levi. E tuttavialo scrittore continuerd, anche nelle
interviste successive, aparlare di Israele come di un luogo con cui ha un legame emotivo e sentimentale
molto forte. Egli non mettera mai in dubbio lalegittimita, che definisce “storica’ dello stato ebraico. Ma
Israele non rappresentava piu per lui la Terra Santa, il Paese della Bibbia e della pace. Quelle terre erano
divenute un avamposto di guerra e la pace apparivaa Primo Levi sempre piu lontana. L’ amarezza di Levi
comprensibile se si tiene presente I'immagine che si erafatto di Israele dopo la sua esperienza nel Kibbutz
nel 1968. L’ideale “tolstoiano e egualitario” eil “senso comunitario utopico” che pervadevalo Stato ebraico
era scomparso. Essere ebrei &€ sempre stato difficile, dice a Fiona Diwan in un’intervista pubblicata su
«Corriere Medico», maoggi “essere ebrei significaavere laguerracivilein corpo. Significa accorgersi che ci
sono spaccature profonde, mentre si faluce I’idea che Isragle non € pit —anzi non |o e stato mai — il
baricentro dell’ ebraismo”. Sono parole dure e sicuramente sofferte ma Levi crede profondamente che il vero
centro dell’ ebraismo risieda fuori da Israele, nella Diaspora, e non perdera occasioni per esprimere questo
SUO pensiero.



Primo Levi

Lereazioni degli ebrei conservatori all’ appello e alle successive dichiarazioni furono durissme. Chi era Levi
per giudicare Isragle e le sue azioni? Egli non era, secondo loro, abbastanza edotto in materiadi politica
israeliana e palestinese per poterne parlarein certi toni. Agli amici che scrivono alLevi dalsraele,
accusandolo di non vedere il sangue israeliano versato in tutti quegli anni, lo scrittore risponde che il dolore
che prova di fronte aqualsiasi versamento di sangue umano € doloroso e straziante ma che tale argomento
stato portato da Begin come una giustificazione per compiere ogni atto di guerrae quindi Levi, atale
argomento, nega validita. Bisognava, secondo |o scrittore, provare dolore per ogni goccia di sangue versato,




sia israeliano o palestinese, poiché anche nel dolore bisognava essere democratici. Nell’ intervistaa
Stafano Jesurum su «Oggi» |’ autore di Se questo e un uomo ripete per |’ ennesima volta come sia stato
difficile per lui assumere certe posizioni, e come il suo legame sentimentale con Israele, un legame mai
rinnegato, gli abbia provocato turbamenti e sofferenze. Levi non € esente da dubbi ma ha una convinzione:
“penso che se uno e democratico debba esserlo primadi tutto. (...) Ci possono essere alcune attenuanti mai
principi valgono sempre”. Ecco dungue come Levi riesce a superare I'impasse. || suo essere ebreo, il suo
essere un ex deportato, vengono e verranno sempre dopo il suo profondo senso della democrazia e la sua
coerenzanei confronti di cio in cui crede e che rispetta.

Qui I'editoriale el'indice del volume.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

: : a cura di Mario Barenghi,
Prl mo LEV]- Marco Belpoliti & Anna Stefi

Riga 38 MArcos ¥ marcos



https://test.doppiozero.com/materiali/primo-levi-0
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

