
 

Hannah Arendt e Günther Anders. Scrivimi
qualcosa di te 
Francesca Rigotti
21 Dicembre 2017

Si conobbero nel 1925 all'Università di Marburg, dove entrambi frequentavano Filosofia, al seminario di
Heidegger: Hannah Arendt, diciannovenne (era nata nel 1906) e Günther Stern (poi Anders, diremo come e
perché), che aveva qualche anno di più (era nato nel 1902). Si persero di vista per un periodo, proprio quello
in cui Hannah Arendt ebbe una relazione con il loro professore Martin Heidegger. Si ritrovarono a una festa e
nel 1929 si sposarono in un sobborgo di Berlino ma il loro matrimonio, una «comunità di studio e di lavoro»,
durò poco. Nel 1933, dopo l'incendio del Reichstag, Günther emigrò a Parigi, dove Hannah lo seguì. Dopo
che Anders, nel 1936, ebbe spostato il luogo dell'esilio a New York, il matrimonio venne sciolto, per lettera,
nell'agosto del 1937. Eppure i due rimasero costantemente in contatto, come testimoniano le lettere raccolte e
curate da Kerstin Putz in questo volume, dal cui titolo in lingua italiana è stato espunto l'aspetto della
concretezza: Hannah Arendt, Günther Anders, Scrivimi qualcosa di te. Lettere e documenti, Roma, Carocci
editore, 2017, pp. 194. L'edizione originale suona invece: Schreib doch mal hard facts über Dich, München,
Beck, 2016, Scrivimi qualcosa di concreto (hard facts) di te.

 

La prima lettera della raccolta è datata 19 settembre 1939, è firmata da Hannah Arendt ed è indirizzata a
Günther Anders, come lo sono le venti lettere successive, sempre prive di risposta perché le missive di
Anders di quel periodo sono andate perdute. La prima lettera a firma di Anders, del gennaio del 1941, non è
nemmeno rivolta a Hannah Arendt ma allo scrittore ebreo Lion Feuchtwanger, fiero critico del nazismo, che
si trovava negli Stati Uniti, come lo stesso Anders. Questi chiede aiuto al conoscente per organizzare la fuga
negli USA di Hannah Arendt, sua madre Martha Arendt e suo marito Heinrich Blüchers, da lei conosciuto a
Parigi nel 1936 e sposato quattro anni dopo. 

 

Gerettet sind, salvi sumus

 

L'opprimente senso di angoscia, minaccia e tensione di quei terribili anni sembra risolversi, similmente a ciò
che avviene con l'accordo finale di un brano musicale, nelle parole del telegramma – quivi riportato – col
quale Hannah Arendt annunciava proprio a Günther Anders l'arrivo dei tre sul suolo americano, quasi un
grido liberatorio: «SIND GERETTET». Seguiva l'indirizzo di New York e la firma di lei, Hannah. SIND
GERETTET, SIAMO SALVI; SALVI SUMUS. Sono le parole dell'apostolo Paolo allorché nella lettera ai
Romani (8,24) afferma che i cristiani sono stati salvati nella speranza: In spe salvi (facti) sumus. Hannah
Arendt era e rimase ebrea; non era una convertita come Paolo o, ai tempi di lei, Edith Stein. Forse non era
nemmeno credente o forse sì. Anders di sicuro non lo era. Ma quel salvi sumus, sind gerettet, sembra davvero
un urlo di gioia dopo tanto timore e tremore. Né Arendt poteva non conoscere Paolo, avendo scritto la tesi di
dottorato su un filosofo cristiano, Agostino, che di principi paolini era imbevuto.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/hannah-arendt-e-gunther-anders-scrivimi-qualcosa-di-te
https://test.doppiozero.com/hannah-arendt-e-gunther-anders-scrivimi-qualcosa-di-te
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


 

La lingua inglese

 

Nella terra della salvezza Arendt si adatta, cosa che si comprende proprio leggendo questo epistolario. La
prima cosa che le serve è la lingua del posto, che non aveva mai studiato (conosceva bene il francese, il greco
antico e il latino). «Devo imparare l'inglese» – scrive a Anders qualche giorno dopo l'arrivo. La lingua è la
più grande preoccupazione, «Dio sa quando la imparerò». La imparò la lingua inglese, Arendt, imparò a
scriverla, e imparò a parlarla, pur mantenendo quel forte accento tedesco che Barbara Sukowa riesce a
rendere straordinariamente nel film di Margarethe von Trotta (Hannah Arendt, Germania-Lussemburgo-
Francia 2012) nel quale l'attrice interpreta appunto Hannah Arendt.

Günther Anders invece la lingua inglese non la imparò mai così bene da sentirvisi a casa, per usare le parole
di Martin Heidegger, filosofo non ebreo che pur aveva relazioni amicali con i suoi studenti ebrei, e che con
Arendt ebbe addirittura una intensa storia d'amore. Nella sua lingua madre invece Anders scriveva, bene e
tanto, e proprio la fecondità della sua scrittura generò lo pseudonimo col quale è noto. Agli inizi degli anni
trenta, ancora in Germania, Günther Stern, impossibilitato in quanto ebreo a scrivere la tesi di libera docenza
per l'insegnamento universitario, trovò lavoro come giornalista presso il «Börsen-Courier», quotidiano
liberale berlinese. Vi scrisse di tutto, dalla violenza sui minori ai romanzi polizieschi a un congresso su Hegel
(lo racconta egli stesso in un'intervista a Mathias Greffrath). Finché il direttore, esasperato da tanta
abbondanza, lo convocò per dirgli: «Basta, non possiamo andare avanti così, non possiamo pubblicare la
metà dei nostri articoli con la firma di Günther Stern!». Allora, rispose tranquillo l'articolista, mi chiami in un
altro modo, diversamente (in tedesco anders). E così Günther Stern cominciò a firmare i testi non filosofici
con quello pseudonimo, Anders, che divenne poi la firma dominante.

 



 

Il carteggio Anders-Arendt

 



La corrispondenza tra i due, pubblicata per la prima volta nel 2016 in Germania, raccoglie cinquanta lettere
del periodo tra il 1939 e il 1975 (anno della morte di Arendt, cui Anders sarebbe sopravvissuto diciassette
anni). Ad esse si aggiungono un saggio scritto a quattro mani (Le Elegie duinesi di Rilke, del 1930) come
pure due recensioni lunghe, redatte indipendentemente da ognuno dei due autori del libro di Karl Mannheim
Ideologia e utopia, seguite da un testo di Anders sul progresso, da due poesie in memoria di Walter
Benjamin, una di Anders del 1940 e una di Arendt del 1942, e infine da un breve ricordo di Benjamin, La
verità della dizione (1950) di Anders. Il tutto egregiamente chiosato dalla curatrice Kerstin Putz che offre un
eccellente commento, chiarendo nelle note ogni riferimento e rendendo questo carteggio intimo-filosofico
una lettura appassionante, benché non contenga nulla di esplosivo. Molto più coinvolgenti le corrispondenze
di Hannah Arendt con il secondo marito Heinrich Blücher, con gli amici Kurt Blumenfeld e Uwe Johnson,
con l'amica geniale Mary McCarthy, o, per gli anni 1936-1940, con Walter Benjamin (di recentissima
pubblicazione in lingua italiana da parte di Giuntina: Hannah Arendt-Walter Benjamin, L'angelo della storia.
Testi, lettere, documenti, Firenze 2017). Grandi novità dunque questo carteggio non ne fa conoscere; ben
illustra comunque il legame tra due importanti figure dell'esilio e del secondo dopoguerra, offrendo un
completamento dei ricordi di Anders del matrimonio con Arendt pubblicati nel 2012 dall'editore Beck di
Monaco con il titolo Die Kirschenschlacht (La battaglia delle ciliegie).

 

Vicini e lontani

 

Una sensazione di vicinanza e di lontananza si trascina lungo le lettere, che si diradano progressivamente
mentre Arendt sempre più si afferma come grande teorica della politica, elaborando un proprio impianto
lontano dalla teoria critica della scuola di Francoforte, e impostando la propria ricerca personale sulle umane
facoltà e capacità: lavorare, fabbricare, agire; pensare, volere, giudicare, raggiungendo col suo pensiero il
grande pubblico.

Anche Anders, di cui in Italia si è occupato in maniera antesignana Pier Paolo Portinaro, troverà la sua strada,
ma non la fama ambita, con i due volumi di L'uomo è antiquato (1956 e 1980) che si occupano della
relazione dell'uomo col mondo dei suoi prodotti, attrezzi e macchine. Anders si interessa dell'essere della
tecnica, chiedendosi se l'uomo sia ancora in grado di tenere il passo con le sovrastrutture scientifiche,
tecnologiche e industriali da lui stesso costruite, e risponde che no, che caratteristica dell'uomo
contemporaneo è l'incapacità di aggiornarsi coi suoi stessi prodotti, cosa che lo rende dipendente dal
progresso.

 

La sua «prometeica» forza creatrice lo conduce progressivamente a perdere il controllo delle sue creazioni.
Conseguenza è la distruzione dell'azione autonoma: così si può affermare che il pilota che ha sganciato
l'atomica su Hiroshima non ha agito autonomamente ma al più ha preso parte a un’azione che non era in
grado di controllare. L'esempio dell'atomica sulle città giapponesi, che Anders avvicina per gravità
all'Olocausto, non è casuale, anzi riflette un altro vasto campo di interessi di Anders, l'uso delle armi nucleari,
che ne fecero un attivista antiatomico. In una lettera del gennaio 1957 Arendt reagisce entusiasticamente: «il
tuo saggio sulla bomba atomica […] è ottimo, la cosa migliore che esista sull'argomento». In fondo Arendt e
Anders condividono la critica al mondo del lavoro industrializzato e automatizzato in cui sempre più si
affievolisce il sogno di un agire libero e responsabile, nota la curatrice nella postfazione. Ma mentre Arendt
espone le sue idee con chiara fermezza e in maniera pacata e non astiosa, Anders sembra non riuscire a
superare la rabbia, l'amarezza, l'acrimonia, il sarcasmo che dalla sua vita frustrata si infiltrano nella sua
opera.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



