DOPPIOZERO

Psiche dir ezione mondo

Nicole Janigro
24 Dicembre 2017

E straordinario: mari e montagne, vallate e colline, spiagge e pianure... Quanti paesaggi in uno stesso sogno
e quanti sconosciuti! Ci stupiamo della nostra capacita di creare mondi, scopriamo di avere una mente
fantasmagorica che permette di viaggiare in lungo e in largo, la notte nella dimensione onirica, di giorno con
I’immaginazione.

Selo spazio del dentro “élo spazio della nostra percezione primaria, quello delle nostre fantasticherie, delle
nostre passioni” e appartiene a ognuno di noi, quello di fuori € comune atutti, “elo spazio in cui viviamo,
per mezzo del quale siamo attirati al di fuori di noi stessi, quello in cui appunto si compie |’ erosione della
nostra vita, del nostro tempo e della nostra storia” ci dice Foucault. Malo spazio esterno, che pure possiede
una sua specificarealta, produce un effetto sempre diverso su ciascuno: dallo sfondo che scegliamo per il
nostro computer, alle discussioni di coppiatrachi amal acquae chi le rocce.

Sono gueste connessioni che insegue Vittorio Lingiardi, psichiatra e psicoanalista, autore anche di raccolte
poetiche, in Mindscapes (Raffaello Cortina Editore), un neologismo “per collocarci a meta strada, [a dove
dobbiamo stare: con la psiche nel paesaggio el paesaggio nellapsiche” per poter “guardare un paesaggio
come una parte del mondo reale, un luogo dell’ identita e della memoria, personale o collettiva, uno specchio
delle nostre emozioni, uno spazio di immersione sensoriale”’. Cosi Si costruisce un testo stratificato nutrito di
saperi diversi, che condensa le conoscenze della mente scientifica e le sensibilita della mente poetica, le
passioni artistiche dell’ autore e le sue esperienze di viaggiatore. Un associare che non teme di saltare steccati
disciplinari, e che, primadi tutto, dice quanto |a stessa mente del terapeuta funzioni come un paesaggio dove
i “sentieri bibliografici”, coni quali terminail testo, indicano di quali libri e fattalasua“dieta’.

Lingiardi ci ricorda come, fino atempi recenti, tragli psicoanalisti sia stato solo Harold F. Searles, in un
saggio degli anni Sessanta del Novecento, quando ancoralarelazione fraterapia ed ecologia appariva una
stranezza, a occuparsi del rapporto con |’ ambiente fisico che aveva chiamato L’ ambiente non umano nello
sviluppo normale e nella schizofrenia. “E mia convinzione che al’ interno dell’ individuo, alivello conscio o
inconscio, vi € un senso di colleganza con I’ ambiente non umano, che tale colleganza & uno dei fatti di piu
straordinario rilievo nell’ esistenza umana, che essa rappresenta per I’ uomo — cosi come vale per atri aspetti
fondamentali della sua vita— unafonte di sentimenti ambivalenti e che, infine, se egli cercadi ignorarneil
valore, lo faarischio del proprio benessere psicologico”.

Per Searles|a percezione del bambino di fusione con la madre coincide con lafusione con I’ ambiente, eil
processo di separazione/individuazione riguarda quindi non solo il rapporto con |’ ambiente madre, ma anche
lanecessita di differenziarsi dal suo paesaggio. E questo insieme che influenza profondamente |a personalita
globale di ogni individuo. “Si pud inoltre sostenere che e la qualita della personalita globale, coniil cui
sviluppo credo abbia molto a che vedere |’ ambiente non umano, a determinare se |’ individuo possegga, o


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/psiche-direzione-mondo
https://test.doppiozero.com/nicole-janigro

meno, laforzaindispensabile per guarire dallanevrosi o dallapsicos”. L’ avvicinarsi di un momento di
smottamento psichico puo dunque essere percepito come la perdita dell’ ambiente non umano familiare.



N0 @ wvses




E che un paesaggio possa avere un valore terapeutico, scrive Lingiardi, “ha del resto popolato alungo non
solo laletteratura (La montagna incantata di Thomas Mann), ma anche la clinica medica e psichiatrica
(paesaggi salubri e comunita terapeutiche)”.

Ed e ancora recente, anche se dagli anni Novantain poi si € molto sviluppata, lariflessione sul rapporto che
si stabilisce con il luogo come uno spazio fisico che ha acquisito un significato soggettivo per I’individuo e
conil quale, dunque, si instaura un legame affettivo. Letipologie di attaccamento ai luoghi —emotivo-
familiare, estetica, funzionale, socioemotiva, cognitivo-culturale — si intrecciano con i processi che
avvengono nel momento del cambiamento e del distacco. Le nostre modalita di attaccamento sono segnate
anche dalla nostra esperienza con i luoghi. Un esempio: I’ ansia da separazione puo derivare dalla perdita del
contesto di provenienza. L’identita spaziale dice quanto I’ ambiente possa essere vissuto come un nemico e
unaminaccia, sentirsi in-place eI’ obiettivo di ogni processo di integrazione in qualsiasi delle nostre
metropoli creolizzate dove la place identity costituisce una parte importante del vissuto di individualita.

E viene dachiedersi se “I’lo non € padrone in casa propria’ di Freud non parlasse, anche, del suo senso di
esilio (ebraico?) e di estraneita. Freud mette semprein relazionei suoi stati d*animo e le sue intuizioni
teoriche, antropoformizza le geografie, pensiamo solo a suo rapporto con Roma: “profondamente nevrotico”.
Lingiardi sottolinea quanto le differenze teoriche tra Freud e Jung s riflettano anche nellalettura del
paesaggio che compaiono nei sogni. Jung e interessato alle rappresentazioni dell’ eroe, dellamorte, della
rinascita, Freud sessualizza latopografiain unarigida tassonomia:

“Montagna e roccia sono simboli del membro maschile; il giardino, un frequente simbolo del genitale
femminile. Il frutto non sta per il bambino, ma per il seno. Gli animali feroci significano persone

sensual mente eccitate, e inoltre pulsioni cattive, passioni. Fioriture e fiori designano il genitale delladonnao,
piu specificamente, laverginita’.

E mentre nella stanza di analisi sempre piu denso diventail lavoro sulle immagini — quelle dei sogni, quelle
che produce I’ analista, quelle scaturite dall’ incontro, quelle dell’immaginario collettivo del cinema, della
fotografia, della pittura— nel nostri corpi-mappa il sentimento estetico nasce di fronte alla scoperta del volto
dellamadre, nel contatto con la bellezza del primo volto umano. Da qui, da Bion a Meltzer, da Searles a
Bollas e Chianese, si sviluppal’idea di una“genesi estetica della soggettivita piuttosto che di una genesi
soggettiva dell’ estetico”.

Lingiardi riprendeil concetto di riverbero daBollas per il quale “lavita viene modellata talvolta come
un’ estetica, unaformarivelata nel modo di essere della persona’. E “la pulsione del destino e I’ininterrotto
tentativo di scegliere e usare gli oggetti per dare un’ espressione vissuta al vero Sé”.

Gli oggetti reali incontrano gli oggetti psichici e cosi diventano oggetti evocativi che connettono e
trasformano, “un midworld la cui realta non e puramente soggettiva né puramente oggettiva: € poetica’,
conclude Lingiardi. Uno spazio transizionale, intermedio, uno spazio creativo che ci protegge dalle irruzioni
dellarealta quando possono diventare troppo inquietanti e invasive.

Mindscapes non e un libro specialistico, maun tour erudito e caleidoscopico, dove il |ettore pud trovare
tracciati per sapersi orientare. Costruire le proprie mappe. Come fece, nel 1654, Madeleine de Scudéry, la
quale disegno i percorsi affettivi della protagonista del suo romanzo Clélie. Lachiamo Carta della tenerezza.
Il paese di partenza si chiamava Nuova Amicizia. C'e un Mare Pericol0so e una Terra Sconosciuta, una
strada buona e una cattiva. Indiscrezione, Perfidia, Cattiveria, Orgoglio s tuffano nel mare dell‘ Inimicizia.
Per arrivare a Tenerezza si passa da Riconoscenza.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

B ; 'r MEr ’w % | ._ :
' ’#@A’N::EILEVJ v



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

