
 

Le sculture multi-touch di Bernini e la relatività di
Einstein 
Aurelio Andrighetto
1 Gennaio 2018

Swipe, touch, drag, pinch-open su un display per orientarmi nei vicoli del rione Pigna e in breve tempo
raggiungo piazza della Minerva. Qui si erge un obelisco egizio sorretto da un elefante scolpito nel 1667 su
disegno di Gian Lorenzo Bernini. Un turista si arrampica sul monumento per toccare con una mano le terga
dell’animale. Un gesto propiziatorio? Toccare parti anatomiche relative alla sfera sessuale di animali che
sono simboli di forza pare sia di buon augurio, ma l’elefante che regge l’obelisco non ha l’organo
riproduttivo in evidenza. La parte per il tutto? Che il turista sia un esperto di retorica in vena di applicare dal
vero una figura di quest’arte?

Chissà cosa ne avrebbe pensato l’autore del monumento che di retorica se ne intendeva assai. Tutti
ricorderanno, per averlo visto dal vero o riprodotto nei libri di testo del liceo, il gruppo marmoreo Apollo e
Dafne scolpito da Bernini. La figura di Dafne che si slancia in alto mutando in pianta di alloro trattenuta a
terra dalle radici, vinta ma orgogliosa, è un’immagine retorica dell’inalberarsi, spiega Anna Coliva in uno
dei saggi del catalogo della mostra dedicata a Bernini in corso a Roma presso la Galleria Borghese (fino al 4
febbraio 2018), che nel frattempo ho raggiunto spostandomi con i mezzi pubblici. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-sculture-multi-touch-di-bernini-e-la-relativita-di-einstein
https://test.doppiozero.com/le-sculture-multi-touch-di-bernini-e-la-relativita-di-einstein
https://test.doppiozero.com/aurelio-andrighetto


Gian Lorenzo Bernini, Ratto di Proserpina, 1621-1622. Roma, Galleria Borghese. Copyright Ministero dei
Beni e delle Attività Culturali e del Turismo – Gian Lorenzo Bernini, Apollo e Dafne, 1622-1625. Roma,
Galleria Borghese. Copyright Ministero dei Beni e delle Attività Culturali e del Turismo.

La mostra valorizza la Galleria Borghese come teatro delle sculture di Bernini alcune delle quali concepite
appositamente per dare “figura d’immaginazione” alle stanze su commissione del cardinale Scipione
Borghese. Tra queste anche il Ratto di Proserpina dove la mano di Plutone che tocca e preme non lo fa per
scaramanzia come quella del turista, ma per rapire la figlia di Cerere. Le dita di Plutone affondano nella carne
della fanciulla con una verosimiglianza da far accapponare la pelle. Osservo con attenzione. Il dettaglio
visivo trasmette una sensazione tattile se pur non stia toccando la scultura, cosa assolutamente proibita nei
musei. Vedere e non toccare, come si dice, ma in questo caso tocco vedendo, cosa che è nei sogni di molti
maschi italiani, almeno a credere agli stereotipi. 

Com’è possibile?



Secondo la teoria dei neuroni-specchio, un gesto o anche la sua rappresentazione può essere riprodotta dalla
nostra mente insieme alle relative sensazioni, ma a suscitare questa sensazione concorre anche “l’effetto
dell’immagine lontana”. L’occhio può percepire visivamente a distanza le proprietà tattili di una scultura
saggiandone il volume quando il suo potenziale plastico si riassume nella veduta principale come
“impressione unitaria di superficie”. Il singolare tipo di percezione è stato studiato nel contesto della pratica e
della teoria della scultura. Lo scultore e teorico delle arti visive Adolf von Hildebrand scrive nel 1893:
“Questa doppia percezione [tattile e visiva] di uno stesso fenomeno non si deve necessariamente produrre
con due organi separati, il corpo che tasta, l’occhio che vede, ma si trova già riunita nell’occhio” (Il problema
della forma, Palermo, 2001, p.36). 

 

Nel Ratto di Proserpina, esposto alla Galleria Borghese insieme ad altre ragguardevoli sculture ivi raccolte,
Bernini trasforma il marmo in carne viva innalzando in modo illusorio il senso di presenza e partecipazione
al ratto della figlia di Cerere. Una realtà virtuale ante litteram, si potrebbe quasi dire. Per innalzare il senso di
presenza negli ambienti immersivi di realtà virtuale infatti si trasferiscono al soggetto percipiente sensazioni
tattili oltre che visive utilizzando dei guanti digitali. Non disponendo di tale tecnologia Bernini usa una
tecnica diversa: scolpisce e leviga il marmo. Questa percezione non ha luogo in natura ma nel mondo
artificiale delle forme da lui scolpite.

Mi allontano dalla scultura per ottenere la visione d’insieme consigliata da Hildebrand e cogliere appieno i
cosiddetti valori tattili dell’opera, poi mi avvicino di nuovo per osservare con attenzione il gesto di Plutone
che secondo la teoria dei neuroni-specchio suscita la stessa impressione, ma per ragioni assolutamente
diverse. 

 

Giunto a poche decine di centimetri dalla scultura impugno il mio smartphone e attivo la fotocamera. Per
ingrandire il dettaglio delle dita che affondano nella carne di Proserpina allontano indice e pollice e poi li
avvicino un po’ per ridimensionare. Qui mi blocco fulminato dalla constatazione che i gesti pinch e stretch
dello zoom m’impongono di essere presente nell’atto della visione attraverso il tatto: il gesto annulla la
distanza e mi porta dentro l’immagine mentre questa s’ingrandisce innalzando ulteriormente il livello di
presenza e partecipazione al rapimento della fanciulla. Le mie dita scorrono sul display mentre quelle di
Plutone affondano nella carne di Proserpina scatenando un’emozione inaspettata. Le emozioni suscitate dal
senso della prossimità (il tatto), sono più forti di quelle suscitate dal senso della distanza (la vista), che pur le
scatena. Si tratta infatti di un’esperienza tattile indiretta, che passa attraverso il visivo e i dispositivi che lo
attivano (quello plastico dell’opera scultorea e quello digitale della tecnologia multi-touch), scatenando
un’emozione che mi ha preso alla sprovvista. 

 

Mi siedo su una sedia lasciata temporaneamente libera dai custodi per riposarmi e raccogliere le idee. 

La mostra ha il pregio di dare risalto storico-artistico all’opera di Bernini, ma anche di farci riflettere sul fatto
che il tattile, mediato dal visivo, ha un peso importante nelle odierne strategie di comunicazione e seduzione
che sfruttano una risposta diretta ed emotiva, non intellettuale. La tecnica ci ha calati in un mondo di
emozioni e desideri, non di pensieri, e questo dovrebbe farci riflettere sul vuoto lasciato dal pensiero critico,
che è stato appunto riempito da emozioni pronte all’uso, per così dire di facile consumo. 

Non sono però queste le emozioni che le opere di Bernini suscitavano nel cuore dello spettatore seicentesco.
La Transverberazione di Santa Teresa d’Avila in Santa Maria della Vittoria e l’Estasi della Beata Ludovica
Albertoni in San Francesco a Ripa costituiscono un superbo esempio del teatro barocco degli affetti allestito
da Bernini. Nelle sue sculture il tattile talvolta trionfa anche con una sensualità pagana convertita attraverso
un dispositivo retorico in sentimento amoroso neoplatonico. Per esempio nel gruppo scultoreo Apollo e



Dafne, corredato da un distico, intorno al quale sto girando ammirando stupefatto la maestria con la quale
Bernini rende la carne, i capelli che mutano in foglie di alloro e anche l’aria che le figure sembrano spostare
fuggendo l’una dall’altra. 

 

Gian Lorenzo Bernini, Transverberazione di Santa Teresa d’Avila, 1647-1652. Roma, Santa Maria della
Vittoria – Gian Lorenzo Bernini, Estasi della beata Ludovica Albertoni, 1674. Roma, San Francesco a Ripa.

Di stanza in stanza le sculture si susseguono, una più bella dell’altra. Nella sala d’ingresso una stupefacente
quanto sensuale Verità svelata dal tempo rapprende l’aria con un incredibile movimento ascensionale del
velo, catturando anche una supposta luce che cade in diagonale dall’alto. Una scultura atmosferica che
potrebbe benissimo fare a gara con quelle di Medardo Rosso. Che dire poi del Cristo crocifisso dell’Escorial
in bronzo dorato esposto nell’ultima sala caratterizzato da un modellato insuperabile? 

 



Gian Lorenzo Bernini, Cristo crocifisso, 1654-1656. Madrid, San Lorenzo de El Escorial, Real Monasterio.

Oltre ad essere uno scultore, Bernini è anche architetto e scenografo. Il colonnato ellittico della basilica di
San Pietro, che chiama a raccolta per unire in un abbraccio, è una straordinaria invenzione insieme
architettonica e scenografica collegata all’idea che sia possibile tenere tutto insieme in una sola forma. Il
tradurre tutto in un’immagine, in uno schema, in un diagramma è l’ideale culturale del tempo. Il Teatro del
Mondo di Athanasius Kircher ne costituiva un formidabile esempio. Allestito dal padre gesuita presso il
palazzo dei Gesuiti o Collegio Romano era costituito da una raccolta di statue antiche, strumenti matematici,
coccodrilli, reperti naturalistici, strumenti ottici e musicali, monete, lucerne, prodigi naturali e una biblioteca,
una raccolta eterogenea che rispecchiava l’aspirazione gesuitica alla conoscenza totale del mondo. Il palazzo
dei Gesuiti, ora sede del Liceo Classico Visconti, conserva una piccola raccolta del disperso Museo
Kircheriano. Si può visitare il giovedì dalle ore 14:30 su prenotazione (Wunder Musaeum c/o Liceo Classico
Statale Ennio Quirino Visconti). 

 



Frontespizio del volume Romani Colegii Societatis Jesu Musaeum Celeberribum, pubblicato nel 1678 da
Giorgio de Sepi. L’immagine mostra una veduta del Museo del Collegio Romano ideato da Athanasius
Kircher – Sfera armillare della fine del XVII secolo. Roma, Wunder Musaeum c/o Liceo Classico Statale
Visconti.

Ho fissato un appuntamento per la visita con la professoressa Paola Vasconi che ha coordinato il progetto
curandone la parte scientifica. Sono in perfetto orario. Abbandono la Galleria Borghese e in mezz’ora
raggiungo il palazzo dei Gesuiti. 

Tra i reperti del Wunder Musaeum figura una sfera armillare della fine del XVII secolo, ora in prestito al
MAXXI per la mostra Gravity. Immaginare l’universo dopo Einstein (fino al 29 aprile 2018). La sfera
armillare è composta da un meccanismo per mezzo del quale si possono invertire le posizioni di Terra e Sole
così da ottenere un modello tolemaico dell’universo reversibile in copernicano. La mostra al MAXXI include
opere degli artisti Marcel Duchamp, Fischli & Weiss, Laurent Grasso, Allora & Calzadilla, Tomás Saraceno,



oggetti tecnologici, modelli astronomici, video esplicativi e installazioni interattive. Gravity porta
l’attenzione sulla crisi attraverso la quale si giunge a un cambio di paradigma e quindi su una fase cruciale
per lo sviluppo del pensiero scientifico dominata dall’incertezza. La sfera armillare con paradigma reversibile
s’inserisce perciò perfettamente in questa mostra testimoniando un’età, quella di Kircher, nel corso della
quale la scienza si mescola ambiguamente all’arte e alla meraviglia. 

 

Gravity. Immaginare l’universo dopo Einstein. Tomás Saraceno, Echoes of the Arachnid Orchestra with
Cosmic Dust, 2017. Dettaglio. Il lavorio di un ragno, la Nephila senegalensis che tesse una ragnatela, è
amplificato da microfoni capaci di captare le vibrazioni e di restituirle in suoni; allo stesso tempo lo
spostamento dell’aria causato dal suono degli altoparlanti stimola gli spostamenti del ragno. Realizzare
ambienti biotecnologici pare sia diventato una tendenza dell’arte contemporanea. L’ambiente realizzato a
Münster da Pierre Huyghe per la manifestazione Skulptur Projekte 2017 è il più sensazionale. 

Perché questa visita alla raccolta kircheriana dopo quella alla Galleria Borghese? Kircher e Bernini
collaborarono alla realizzazione di due opere monumentali: la Fontana dei Quattro Fiumi in piazza Navona e
l’Obelisco della Minerva eretto nella piazza omonima, dove mi trovavo qualche ora fa. 

A questo punto, visto che ho ancora qualche ora di luce, perché non godermi per l’ennesima volta la visione
dei due gruppi scultorei avvitati nell’aria di Roma?

Mentre m’incammino verso piazza Navona raccolgo le idee per preparami alla “lettura”, anzi a una ri-lettura
delle due opere e godere al meglio la loro visione, stavolta guardando con intelligenza invece che guardando
e basta. I monumenti includono due obelischi con geroglifici tradotti da Kircher. I suoi tentativi di



decifrazione si rivelarono fallimentari in quanto compromessi dall’errore di credere che il geroglifico avesse
un significato simbolico anziché linguistico (Giuliano Mori, I geroglifici e la croce. Athanasius Kircher tra
Egitto e Roma, Scuola Normale Superiore, Pisa, 2016). Fu in relazione a questo fraintendimento che Bernini
venne edotto da Kircher sul supposto significato simbolico-allegorico dei geroglifici incisi sui due obelischi.

 

Gian Lorenzo Bernini, Fontana dei Quattro Fiumi, 1649-1650, modello in legno, terracotta e cera. Bologna,
Accademia di Belle Arti - Gian Lorenzo Bernini, Fontana dei Quattro Fiumi, 1648-1651. Veduta parziale.
Roma, piazza Navona.

Nel frattempo ho raggiunto piazza Navona, affollata come sempre. Sono pronto per goderne appieno la
visione. Il Rio della Plata, uno dei quattro fiumi della fontana monumentale, è rappresentato in forma di
figura colossale con la mano sinistra protesa, secondo i maligni, per difendersi dal crollo della prospicente



chiesa di Sant’Agnese in Agone progettata da Francesco Borromini, formidabile competitor di Bernini
nell’ambiente artistico della Roma barocca. La fontana monumentale può essere osservata con piacere tra gli
spruzzi d’acqua e interpretata in senso letterale, vale a dire figurativo. Può altresì essere letta come allegoria
delle quattro parti del mondo convergenti verso la cuspide dell’obelisco, da Kircher assimilata al punto
geometrico e questo all’Uno, fonte e origine di tutti i numeri, e così via lungo una catena di associazioni
simboliche, che includono anche l’interpretazione dei segni geroglifici incisi sull’obelisco: frasi fatte che si
ripetono sui lati dell’obelisco, formule stereotipate celebrative che sappiamo avere un valore fonetico-
sillabico che il padre gesuita però ignorava.

Qui viene il bello.

Secondo la semiologa Caterina Marrone (I geroglifici fantastici di Athanasius Kircher, Viterbo, 2002), un
segno, anche linguistico, può essere trasformato in un simbolo se motivato, nel caso di Kircher nei modi più
stravaganti, come nel caso della sua interpretazione dei geroglifici incisi sui due obelischi. Nel sostenere
questa tesi la docente di Filosofia del Linguaggio richiama gli studi di Saussure sull’arbitrarietà del segno
linguistico. La motivazione consiste nel trovare un legame naturale tra il significante e il significato: “Il
simbolo della giustizia, la bilancia, non potrebbe essere sostituito da qualsiasi altra cosa, per esempio da un
carro” (Ferdinand de Saussure, Corso di Linguistica Generale, 1967, p.87). La semiologa sostiene dunque
che motivando i segni Kircher opera una loro metamorfosi in simboli, in costellazioni polisemiche dove i
significati si concatenano in una serie di rimandi associativi. Talvolta li muta anche in immagini figurative
come dimostra il caso delle lettere alfabetiche lette da Kircher come figure. Per esempio, la A è interpretata
come la stilizzazione di un Ibis con le zampe divaricate e il becco che le interseca. 

 

L’approccio kircheriano alle immagini si rivela sorprendentemente attuale non solo per il contributo dato alla
storia del pensare per immagini (Marrone scrive addirittura di “shock gestaltico”, p.115), ma anche e
diversamente per aver messo in luce una cangianza dell’immagine. Siamo infatti continuamente a contatto
con immagini cangianti, immagini che possono mutare in simboli e segni, anche linguistici. Per esempio,
osservando l’immagine della mela di Apple a cosa pensiamo? Nella maggior parte dei casi alla nota azienda
di prodotti tecnologici anziché al frutto. Il valore logografico dell’immagine prevale non solo su quello
figurativo ma anche su quello allegorico (il frutto proibito della conoscenza) che sembra essere all’origine
della sua adozione come logo di Apple. Il senso dell’immagine oscilla quindi tra un’interpretazione letterale
(mela), una allegorica (frutto proibito della conoscenza) e una logografica (“Apple”, il nome dell’azienda).
Inoltre, la parola “morso” in lingua inglese “bite”, essendo omofona al termine “byte” del linguaggio
informatico, introduce un gioco fonetico. 

Giochiamo frequentemente con le immagini in questo modo rendendole cangianti. Kircher lo faceva in modo
sistematico. 

Mi allontano da piazza Navona per tornare al monumento eretto in piazza della Minerva. 

 

Il papa Alessandro VII Chigi incaricò Bernini di progettare un basamento per l’obelisco ritrovato nel giardino
dei Padri Domenicani della chiesa di Santa Maria sopra Minerva suggerendo di farlo poggiare sulla groppa di
un elefante Obeliscoforo, così come figura in una xilografia inserita nel volume Hypnerotomachia Poliphili
pubblicato a Venezia nel 1499. L’elefante della xilografia è un’allegoria della forza della mente che regge la
Sapienza rappresentata dall’obelisco. L’elefante scolpito da Ercole Ferrata su disegno di Bernini è perciò un
simbolo, come si evince dall’epigrafe posta alla base del monumento, ma al tempo stesso è anche una figura
di immediata e larga comprensione attraverso la quale il monumento comunica lo sforzo che la base deve
sostenere per reggere l’obelisco, trasmettendo a distanza una sensazione muscolare, così come il Ratto di
Proserpina trasmetteva a distanza una sensazione tattile. Per mezzo dell’artificio scultoreo il carico



concettuale o meglio dire “concettista” di quest’opera lambiccata, carica di allegorie e analogie stravaganti e
ricercate si scarica sul piano percettivo. I processi percettivi, con sensazioni ed emozioni al seguito,
incrociano così i concetti suscitando emozioni intelligenti, in grado cioè di comunicare e trattare con i
processi di astrazione. La moneta di questo scambio è l’immagine cangiante pronta a mutare in simbolo o
segno, anche linguistico, che il Seicento colto e raffinato di Athanasius Kircher e di Gian Lorenzo Bernini
mette a profitto. 

 

Potremmo farlo anche noi, mi viene improvvisamente da pensare tornando con la mente alle considerazioni
sulla tecnica che ci ha calati in un mondo di emozioni pronte all’uso e di facile consumo, sulle odierne
strategie di comunicazione e seduzione che sfruttano una risposta emotiva, non intellettuale. Perché non usare
la stessa moneta per riscattare l’emozione e renderla intelligente? Lo si potrebbe fare attraverso
un’educazione all’immagine cangiante da effettuare in ogni ordine di scuola, non solo artistica, data la sua
reversibilità in simbolo o segno, anche linguistico. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





