
 

Weinstein. Caro La Cecla non sono d’accordo 
Franco Palazzi
6 Gennaio 2018

Si discute molto, nelle ultime settimane, delle campagna internazionale #metoo – che, dal cosiddetto caso
Weinstein in poi, si sta configurando come una forte presa di parola da parte di moltissime donne che hanno
vissuto violenze e molestie sessuali. Non credo, da uomo, di essere nella posizione migliore per esprimermi
al riguardo – e sono quindi rimasto colpito dal recente articolo di Franco La Cecla su queste pagine. Già nel
titolo e nell’attacco del suo pezzo l’autore pone infatti, sia pure con sarcasmo, una questione metodologica di
capitale importanza:

 

Chi scrive è un maschio, bianco, occidentale, anzi peggio, europeo, non indigeno, non appartenente a fedi
religiose orientali, di mezza età, single, con un’educazione occidentale, anzi classica, – che altro devo dire
per anticipare con i distinguo le classificazioni bio-politiche senza le quali non ho diritto a parlare di questa
faccenda? – ho varie tessere, arci, feltrinelli, amici della musica, palestra e piscina, sono abbonato ad alcuni
quotidiani cartacei e online oltre che alla metro milanese.

 

Perché mai, si domanda La Cecla, una persona con le qualità appena elencate non dovrebbe essere ritenuta
nella migliore posizione possibile per parlare della violenza maschile sulle donne – visione che, a suo dire,
sembrerebbe emergere da quella sorta di attentato castrante al desiderio che sarebbe la campagna in
questione? Questo passaggio è anche la ragione per cui ho scelto di rispondere al suo scritto: se mi si
abbuonano alcune tessere e la mezza età, tutte le caratteristiche menzionate potrebbero riferirsi a me. 

Per le ragioni che proverò a illustrare di seguito, sono convinto che, nell’attuale dibattito, le opinioni di due
uomini siano piuttosto trascurabili, ma penso nondimeno che il mio intervento, per quanto di retroguardia,
possa contribuire ad articolare un dissenso significativo rispetto ai molti modi possibili di essere maschi –
condizione alla quale il sottoscritto non è immune. 

 

Mi rendo conto che una tale premessa possa disorientare chi legge, ed effettivamente scegliere di
incominciare un testo mettendo in dubbio il proprio punto di vista è una pratica inconsueta e vagamente
straniante. Il mio non vuole essere un vezzo letterario, ma un tentativo di spiazzamento: c’è una spiegazione
epistemologica del perché io e La Cecla non siamo le persone più adatte a parlare di violenza e molestie sulle
donne, ed è che si tratta di fenomeni che non abbiamo mai vissuto. Quasi trent’anni fa Donna Haraway lo
spiegava in un saggio che avrebbe fatto scuola: il punto di vista di chi subisce una forma strutturale di
ingiustizia non è intrinsecamente esente da obiezioni, ma è semplicemente quello meglio posizionato per
criticarla, perché ne vive sulla propria pelle le modalità di funzionamento e le operazioni tramite le quali essa
cerca di negare la prospettiva di coloro che ne sono danneggiate/i. Su intuizioni simili l’epistemologia
femminista ha sviluppato una grande mole di riflessioni. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/weinstein-caro-la-cecla-non-sono-daccordo
https://test.doppiozero.com/franco-palazzi
https://test.doppiozero.com/materiali/chi-scrive-e-un-maschio
https://philpapers.org/archive/HARSKT.pdf


Tra queste, quella di Miranda Fricker, che ha introdotto la nozione di ingiustizia ermeneutica per definire
l’esperienza di quei gruppi che non riescono ad influenzare sufficientemente le rappresentazioni sociali della
propria condizione di discriminazione: non bisogna essere degli storici per rendersi conto che, fino a non
molti decenni fa, l’unico tipo di conoscenza sulla vita (la salute, i desideri, le aspirazioni, le capacità, il ruolo
politico e sociale ecc.) delle donne ritenuta legittima era opera di uomini. Nel classico Le donne e la pazzia,
scritto all’inizio degli anni ’70, Phyllis Chesler analizza come negli Stati Uniti una popolazione psichiatrica
prevalentemente femminile fosse diagnosticata, psicoanalizzata, studiata e ospedalizzata da parte di
professionisti uomini largamente imbevuti di pregiudizi patriarcali. Una delle esperienze più frequenti
raccontate nel suo libro è quella di donne che, pur sulla carta non “malate” secondo gli (asfittici e assai
dubbi) criteri del tempo, venivano internate in manicomio alla semplice richiesta dei mariti.

 

Si potrebbe ribattere che un ragionamento di questo tipo metta anacronisticamente in campo quello che,
sempre su Doppiozero, Manolo Farci definisce come maccartismo contro gli uomini. In fondo, si dirà, i
tempi sono cambiati e appiattire un intero genere su figure come Harvey Weinstein sarebbe estremamente
miope. Si tratta di una replica abbastanza comune, che sviluppa una – attraente, perché comoda – distinzione
tra uomini per male (che stuprano e molestano, dunque non hanno voce in capitolo sulle condizioni di vita
delle donne) e uomini per bene (civili e rispettosi, di conseguenza pienamente titolati a prendere parte alle
discussioni in merito). 

 

Sfortunatamente, il sessismo è un fenomeno strutturale che prescinde dalla eventuale buona volontà dei
singoli – un punto ben evidenziato nel recente Piano antiviolenza di Non Una di Meno. Ad esempio,
ammesso e non concesso che io possa inserirmi nelle fila dei “per bene” e che non abbia mai perpetrato mia
sponte forme di violenza di genere, resta il fatto che godo, volente o nolente, di una serie di privilegi che mi
derivano dall’essere maschio: posso vestirmi come voglio, passeggiare dove voglio, non mi è richiesto di
farmi carico di una mole iniqua di lavoro di cura e riproduzione sociale, ho maggiori probabilità di
raggiungere posizioni economicamente o socialmente ambite – la lista potrebbe continuare per pagine. 

Il problema non è tanto che qualche malintenzionato, nella posizione di potere del Weinstein del caso,
potrebbe abusarne, ma che certe posizioni di potere, piccole e grandi, danno a chi voglia approfittarne una
notevolissima possibilità di farla franca – e non occorre essere dei produttori miliardari per ottenere, magari
inconsapevolmente, dei benefici da un sistema sociale fondato (anche) sulla violenza di genere. 

 

https://books.google.it/books?hl=it&lr=&id=lncSDAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PR9&dq=miranda+fricker&ots=3eFaQQE9P0&sig=cy3H0yaqI9RC7WZsQHfVhpHX2Tc#v=onepage&q=miranda%2520fricker&f=false
http://psycnet.apa.org/record/2006-00625-000
https://test.doppiozero.com/materiali/weinstein-il-centauro-e-la-questione-del-sesso
https://drive.google.com/file/d/1r_YsRopDAqxCCvyKd4icBqbMhHVNEcNI/view


Ph Ren Hang.

Vero è che in questi giorni abbiamo letto pure di vicende – come quella che ha coinvolto Mariah Carey,
accusata da un suo dipendente – in cui la direzione della denuncia è stata opposta: come renderne conto? È
evidente, da un lato, che possono benissimo verificarsi episodi di uomini violentati o molestati da donne e,
dall’altro, che essi non rientrano in una dinamica strutturale: è questo il motivo per cui, dati alla mano, una
percentuale altissima di donne dichiara di aver subito una qualche istanza di violenza di genere nel corso
della vita, mentre così non è per gli uomini. Che le denunce sul modello del bodyguard di Mariah Carey
siano una parte infinitesima di quelle avvenute sulla scia di #metoo è altrettanto palese.

 

Questo non significa che gli uomini non debbano avere esprimersi nei dibattiti sul sessismo - tanto più che la
discriminazione non è un monolite, e interseca sesso, genere, orientamento sessuale, razza, classe, e così via
(come ci insegna, nemmeno a farlo apposta, una femminista come Kimberlé Crenshaw). Sarebbe difficile
immaginare la fine del patriarcato senza che gli uomini si rendano conto di esso e si impegnino a fare la
propria parte per superarlo – e la mentalità patriarcale è un dispositivo complesso, da quale nemmeno le
donne sono immuni. Quello che non mi sembra ragionevole è che le voci maschili siano ritenute, in questa
conversazione, più importanti o altrettanto importanti – abbiamo silenziato quelle altrui per millenni, non
rischiamo certo l’afasia ad ascoltare di più adesso.

 

http://multipleidentitieslgbtq.wiki.westga.edu/file/view/crenshaw1991.pdf


Ha commesso quindi un gesto simbolicamente assai violento il ragazzo (forse un provocatore) che, pur non
avendo in alcun modo partecipato all’organizzazione dell’evento, né al cospicuo lavoro preparatorio svoltosi
tramite tavoli tematici territoriali nei dodici mesi precedenti, ha preteso di porsi alla testa della marcia del
movimento femminista Non Una di Meno lo scorso 25 novembre a Roma, venendo bruscamente allontanato
da alcune delle organizzatrici (le quali, sia chiaro, lo invitavano semplicemente a porsi qualche decina di
metri più indietro, lasciando condurre il corteo alle donne dei Centri Anti-Violenza). L’episodio ha ricevuto
un notevole risalto mediatico – sul sito di Repubblica figurava tra le primissime notizie riguardanti una
manifestazione che ha visto partecipare circa 150000 persone da tutta Italia, diventando per molti l’emblema
di una ipotetica natura escludente del femminismo contemporaneo. 

 

Il rilievo di mero buon senso per cui in qualunque corteo politico la testa è occupata da quante e quanti hanno
lavorato maggiormente per la sua organizzazione è tanto più calzante di fronte a un evento femminista:
l’esclusione delle donne dalla sfera pubblica e la loro forzata relegazione in quella privata è una delle forme
più tipiche ed antiche della violenza di genere, a cui sono state dedicate infinite analisi – mi si lasci ricordare
almeno quelle di Carol Pateman e Jean Bethke Elshtain. La presa di parola da parte delle donne è, ci
rammenta Chiara Cappelletto, uno degli interdetti della nostra cultura – e se si definisce mansplaining “il
modo condiscendente e paternalistico con cui un uomo ci spiega qualcosa senza prenderci sul serio”, è tanto
più centrale condannare un atteggiamento alla “Cara, ora ti spiego se/quanto/come sei oppressa” che spopola,
per dirne una, anche nei nostri talk show televisivi. 

 

Sulla stessa linea, nelle discussioni pubbliche mancano oggi drammaticamente rappresentazioni non distorte
di quell’insieme assai complesso e variegato di fenomeni che risponde al termine femminismo. Ci si imbatte
con cadenza pressoché quotidiana in pile di editoriali ricchi di frasi del tipo “come vorrebbe il femminismo”,
“come dicono le femministe” e così via – manco a dirlo, i più inclini a questo riduzionismo definitorio siamo
proprio noi uomini. Ad espressioni del genere seguono di solito confutazioni nello stile di quella che in
logica è nota come fallacia dello spaventapasseri: data una posizione x, si prende una sua versione fortemente
caricaturale y e poi la si respinge, cercando quanto più possibile di fare leva sulle caratteristiche di y che non
sono comuni anche a x. 

 

Non è necessario essere in malafede per commettere errori retorici simili, in cui talora cadono anche
intellettuali stimati – anzi, le riflessioni astratte e colte rischiano alle volte di trovarsi specialmente esposte a
un simile rischio, proprio perché tendono a fare del femminismo solo un insieme di libri e citazioni, piuttosto
che un articolato movimento politico in cui è la prassi a generare teoria, e non viceversa. Esistono testi
femministi o sedicenti tali di ogni tipo, alcuni anche apertamente omofobi, transfobici, xenofobi o reazionari.
Capire quali di queste idee siano davvero influenzate dalle ed influenzino le rivendicazioni politiche (e fino a
che punto) richiede un giudizio complesso e in ultima analisi un confronto diretto con le donne che la presa
di parola di questo periodo la attuano nel proprio vissuto quotidiano. In una battuta, non ha senso che gli
uomini (anche intelligenti, anche sensibili, qualunque cosa voglia dire) si mettano a fare i ventriloqui, invece
di ascoltare la voce diretta di quante il femminismo lo incarnano.

 

Giunto sin qui non posso eludere oltre un tema tanto attuale quanto scomodo: molte persone (non soltanto
sessiste né per forza di genere maschile) vedono nella mobilitazione intorno a #metoo una deriva pericolosa e
potenzialmente giustizialista, un’inversione dell’onere della prova – l’instaurarsi, insomma, di una cultura del
sospetto che rischia di rovinare l’esistenza anche di chi fosse innocente. Comprendo questa preoccupazione,
ma vorrei provare ed esprimere in pochi, brevi punti perché mi sembra infondata.

https://video.repubblica.it/edizione/roma/roma-lite-al-corteo-di-non-una-di-meno-le-donne-vietano-a-un-uomo-di-sfilare-in-testa/290659/291270
https://books.google.it/books?hl=it&lr=&id=Vlq73L-2T2oC&oi=fnd&pg=PP9&dq=the+disorder+of+women&ots=um4cmtLkO6&sig=OIhopBYjdc6_4FwylIC-IYv5ek4#v=onepage&q=the%2520disorder%2520of%2520women&f=false
https://books.google.it/books?hl=it&lr=&id=cJM6AwAAQBAJ&oi=fnd&pg=PT6&ots=2s5FUYK8WN&sig=MN8iosITt7fJ7qg4JYLTCyZ7T3g#v=onepage&q&f=false
https://press.princeton.edu/titles/10795.html
https://test.doppiozero.com/materiali/donne-interdetti-e-prese-di-parola
http://www.nizkor.org/features/fallacies/straw-man.html


 

Anzitutto, la campagna #metoo (basta controllare i contenuti contrassegnati da questo hashtag) è focalizzata
su una – potentissima – rivendicazione di spazi di autonomia e libertà, sul rifiuto dell’auto-colpevolizzazione,
sul superamento della vergogna prodotta da norme sociali patriarcali, non sulla produzione di elenchi infiniti
di nomi e cognomi di maschi da mettere allo gogna come mostri. I pochi uomini la cui identità è finita in
pasto ai media hanno, in molti casi, ammesso di aver compiuto almeno una parte degli atti loro contestati; i
restanti, hanno negato godendo di ampio diritto di replica, annunciando in diversi casi di voler tutelare la
propria reputazione in tribunale (aspetto su cui tornerò).

In secondo luogo, se lo spostamento (metaforico e non solo) dei processi dalle aule di tribunale ai mezzi di
comunicazione è una tendenza deplorevole e purtroppo osservabile da tempo, questa dinamica per lo più
sfavorisce le donne che denunciano. Se vogliamo riportare alla memoria casi celebri, possiamo citare la
controversia che oppose negli Stati Uniti Anita Hill e il futuro giudice della Corte Suprema Clarence
Thomas, durante la quale la prima subì un linciaggio tanto politico quanto mediatico per aver accusato di
molestie il secondo, o quelle tristemente note come sentenze dei jeans. L’Italia, nonostante abbia ratificato la
Convenzione di Istanbul (che prevede, tra l’altro, che gli antecedenti sessuali e la condotta della presunta
vittima siano ammissibili unicamente quando pertinenti e necessari), vive ancora controversie circa la sua
attuazione nei palazzi di giustizia – si pensi al caso del Fortezza da Basso. La mortificazione delle donne per
la propria condotta sessuale percepita come “deviante” spopola non solo nelle sedi giudiziarie, ma pure sui
media digitali e non, come ci ricorda amaramente la vicenda di Tiziana Cantone. Ciò non toglie, ovviamente,
che anche degli uomini possano subire l’operare di meccanismi simili, ma sarebbe grave non notare come
essi colpiscano le donne più spesso di quanto possano, in un senso, favorirle. 

 

Infine, la spiegazione del fatto che poche delle recenti denunce di violenze si siano basate sul ricorso a vie
legali è che il diritto non favorisce le donne che sostengono di essere state molestate o peggio, ma casomai il
contrario. Prendiamo la recente sentenza italiana che ha rigettato una denuncia per stupro (la donna che
l’aveva sporta è ora addirittura accusata di calunnia), poiché la querelante si sarebbe “limitata” a dire “basta”
all’imputato, ma non avrebbe gridato. Non si tratta peraltro solo di singoli casi, ma di fattori sistemici: la
circostanza per cui, specialmente in quei contesti nei quali l’assistenza legale di qualità è particolarmente
costosa, accusare una persona potente espone a elevati rischi economici in cambio di modeste possibilità di
successo; i tempi stretti per sporgere denuncia; l’assenza di una sufficiente rete pubblica di supporto alle
donne con vissuti di violenza. Dall’altra parte, chi si senta leso nella propria integrità da accuse false può
querelare, intentare una causa per diffamazione chiedendo anche danni d’immagine ecc.

 

Concludo tornando dove avevo iniziato, vale a dire alla riflessione di Franco La Cecla: penso che in questi
giorni dovremmo evitare tutti la postura gratuitamente polemica alla “chi scrive è un maschio e ora vi spiego
cosa non va nel vostro (?) femminismo”. Se, dalla mia posizione epistemologicamente e politicamente miope
di maschio, mi sono preso la briga di scrivere queste righe, è proprio per contrastare ogni caricatura in stile
battaglia dei sessi, del tipo “la pensi così perché sei una donna/un uomo”. Troppo spesso, infatti, dietro a
simili approcci pungenti e ostentatamente avversi al politically correct si possono nascondere, al netto delle
intenzioni, posizioni di privilegio – dalle quali ci si presenta come bastian contrari mentre in realtà si
rinfocola il senso comune. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.journals.uchicago.edu/doi/abs/10.1086/448646?journalCode=ci&
http://heinonline.org/HOL/LandingPage?handle=hein.journals/scal65&div=70&id=&page=
http://www.repubblica.it/online/fatti/jeans/jeans/jeans.html
http://www.ilpost.it/giuliasiviero/2015/07/29/tre-cose-sulla-sentenza-della-fortezza-da-basso/
https://abbattoimuri.wordpress.com/2016/09/16/resistere-alla-violenza-dellimmaginario/
http://27esimaora.corriere.it/17_marzo_23/ha-detto-basta-non-ha-urlato-accusata-calunnia-aver-denunciato-stupro-sviene-la-sentenza-accanto-lei-moglie-dell-imputato-30ec215c-0f8b-11e7-94ba-5a39820e37a4.shtml
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



