DOPPIOZERO

Deleuze e la psicologia

Fabio Vergine
1 Febbraio 2018

Lo stupido e colui che fa della clausura della conoscenza la condizione normativa della propria vita, colui che
ha eliminato dall’ orizzonte del proprio sguardo il piacere dell’ attesa, la creativita dell’ istante ignoto,
I"incertezza dell’ esplorazione.

Lo stupido e chi non esce dalla culla, chi non scioglie le cime del familismo, chi non osa considerare |’ evento
fulmineo che scompaginale regole, o I'inaspettato che spezza il fiato atutte le cose troppo ordinate.

Se cio e vero, lapsicologia € allora quella scienza che, a causa della propria timidezza, spregia qualsiasi
possibilita di incontro con I’ inatteso, non rinunciando, per cio stesso, alla venefica tentazione di normalizzare
I"impossibile.

Come gettare con profitto, dunque, i semi di una nuova psicologia, pitl audace e radicale? E I’ interrogativo
portante dell’ opera di Maria Nichterlein e John R. Morss, Deleuze e la psicologia (Raffagllo Cortina, Milano
2017). Per gli autori, |’ abbozzo di una delle plausibili risposte risiede nell’ affidamento allafilosofia, o piu
precisamente, al pensiero di quel filosofo contemporaneo che, malgrado abbia nutrito forti dissapori verso
alcuni dei fondamenti psicologici e psicoanalitici relativi alla vita mentale della soggettivita, consentirebbe
alla stessa disciplina della psicologia di aprirsi alla potenza creatrice dell’ evento inatteso: Gilles Deleuze.

Lapsicologiateme I'ignoto: & questo I’ assioma scientemente iperbolico che sovente risuonanei diversi
capitoli del libro. Ma Vv’ e di piu: se e vero, come sottolineano a piu riprese gli autori, che la psicologia
preferisceil pigro tepore dellafamiliarita, dove ogni conseguenzalogica e prevedibile — se non gia prevista—
in quanto normata, che cosa avrebbe allora da offrire lafilosofia di Gilles Deleuze per condurre ladisciplina
psicologicafuori dal tinello familiare, in quel territorio aperto e senza confini nel quale é possibile scontrarsi
con |’ assoluta imprevedibilita di un evento dirompente? Seguendo per certi versi lafratellanza tematica che
lega nella distanza leriflessioni di Deleuze e Guattari intorno alla proposta della schizoanalisi e quelle di
Gregory Bateson in merito al tentativo di definire la natura sistemica dell’ umano, il quadro che gli autori ci
presentano é tale per cui sarebbe necessario, per la psicologia, spingersi coraggiosamente a una rivoluzionaria
trasfigurazione della propria unita analitica di riferimento.

Altrimenti detto, quella proposta da Nichterlein e Morss e principal mente una sollecitazione metodol ogica:
votarsi a un empirismo rigoroso per vincere il rischio dellatimidezza.

Empirismo radicale: unitamente ad alcuni dei concetti fondamentali del pensiero di Deleuze, e proprio questa
laformula attraverso la quale la psicologia, come sapientemente sottolineano Pietro Barbetta ed Enrico
Valtellinanellaloro introduzione a volume, puo lottare per recuperare laricchezza creativa dell’ evento in
ogni suadimensione (ivi, p. XV1). In questo senso, cio che Deleuze havisto nel Maggio ' 68 incarna a tutti gli
effetti quella potenza sconvolgente di un reale puro o, per usare le puntuali parole di Nichterlein e Morss,
guella potenza inaspettata dell’ evento, che aprirebbero la strada a uno spazio di possibilitadel tutto
impreviste (ivi, p. 12). Ecco, dunque, cheil contributo autenticamente politico allaformulazione di una
“scienzadeleuziand” della psicologia e ravvisabile nellavitalitaimpetuosain cui I’ evento ha luogo,
esemplificato nel Maggio francese: per Deleuze I’ evento €, come ricordano puntualmente gli autori, una
possibilita concreta di cambiamento e di rinnovamento, unaforza che incide I’ ordine normativo e stabilito


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/deleuze-e-la-psicologia
https://test.doppiozero.com/fabio-vergine

delle cose, la produzione immanente di un reale che si configuri come apertura di uno spazio virtualein cui
ogni possibile possa profilarsi.

In tale prospettiva si tratta, allora, di recuperare quella forma radicalmente trascendentale di empirismo che

Deleuze ha di fatto eretto a metodologia del proprio lavoro teoretico, rivalutando I'importanza di un contatto
immediato con il mondo.



Non esiste nullaal di fuori del tutto costituito dall’ esperienza. L’ esperienza é quel suo fuori assoluto, & quel
tutto che non ha esteriorita alcuna, e che si sostiene da sé. Principio o limite trascendentale di sé stessa, come
Deleuze gia scrivevain Empirismo e soggettivita, I’ esperienza non presuppone al cunché.

L’ empirismo trascendentale di Deleuze, fondato in quanto metodologia d’ indagine — e al tempo stesso di
costruzione — del reale medesimo, € cio che consente di rovesciare e metterein crisi |’ edificio della




metafisica occidentale e dei suoi piu inveterati dualismi, a partire dal dualismo cartesiano, fino aquello di
sapore fenomenol ogico che oppone il soggetto e I’ oggetto.

Quelladi Deleuze € una filosofia profondamente anti-dialettica e non dualistica: uno dei concetti su cui
Nichterlein e Morss fanno leva per sottolineare quest’ aspetto dellariflessione del pensatore francese € quello
di concatenamento. Sottolineando a piu riprese I'importanza del pensiero sistemico di Gregory Bateson per
una piu precisa definizione di quello che Deleuze e Guattari in Mille plateaux intendono con la nozione di
agencement, infatti, gli autori fanno riferimento all’ideadi concatenamento come a una creazione concettuale
che eluda ogni forma di dualismo. Lungi dall’assimilarsi aindividualita personali, il concatenamento
rimandaall’idea di un sistema complesso, 0 piu precisamente, a un tutto funzionante (ivi, p. 53).

Ma non e tutto: disconoscendo la matrice individualistica della teorizzazione psicoandlitica di Freud, I'idea
deleuziana di concatenamento superal’insufficienza dellalinearitae si colloca su un piano
multidimensionale, o per meglio dire, rizomatico, nellamisurain cui il rizoma, in Mille plateaux, viene
descritto come una struttura articolata che non hainizio né fine e che si sviluppa nomadicamente, in un
infinito intermezzo; seguendo la risolutezza della proposta avanzata da Nichterlein e Morss, alora, s
potrebbe forse aggiungere che il contributo sistemico di Deleuze (in particolar modo di quel Deleuze che ha
saputo leggere e apprezzare i lavori di Bateson) alla psicologiarisieda proprio nell’idea deleuziana di
agencement, ossiadi quella struttura complessain cui I’ unita della relazione non coincide con lasommadelle
parti coinvolte nellarelazione stessa e ove, in fin dei conti, non v’ e sintesi possibile tral’Uno eil Molteplice.

I concatenamenti non sono gli individui, maattraversano gli individui e i corpi stessi, trasfigurando I’ idea
convenziona mente intesa di soggettivita e neutralizzando i dualismi per mezzo dei quali latradizione
metafisica occidentale si € sempre riferita alla soggettivita umana; con questo concetto problematico, dunque,
Deleuze sfidala psicologia alla modificazione della propria unita di analisi: concatenamenti e non individui,
ecceita e non persone.

Infindei conti, si pud dire che tuttal’importanza e la paradossalita dell’impresa deleuziana si sintetizzi nel
tentativo di ricondurre lafilosofia alla sua matrice eminentemente speculativa, a un pensiero puro che possa
pensare latotalita dell’ esperienza nella sua assenza di presupposti trascendentali, o piu precisamente, che
sappia pensare |’ assoluto del pensiero stesso, a prescindere da ogni riferimento alla soggettivita umana;
pensiero puro, assoluto, senza medium, inumano.

In lineacon le intenzioni globali delleriflessioni di Deleuze, I’ empirismo trascendentale si pone, per certi
vers, I’ obiettivo di procedere oltreil privilegio dellavitaumana (ivi, p. 173), per piegareil pensiero nella
direzione di un reale non antropol ogico, assolutamente immanente, un reale solcato da zone di
indiscernibilita tra quanto € umano e quanto invece non lo e affatto.

Filosofia dell’immanenza assoluta: I’ ontologia di Deleuze € un’ ontologia che assegna all’ essere una solae
unicavoce. Univocitadel reale: chel’ essere si dicain un solo e medesimo senso per tutti i suoi enti o
manifestazioni significa sostenere, con un atto speculativo confacente a quello che abbiamo visto configurars
nei termini di un empirismo metodol ogicamente rigoroso, che I’ essere univoco coincida con quel piano di
immanenza organizzato in molteplicita o differenze individuanti. Per dirla con le parole di Francois
Zourabichvili —fine studioso dell’ opera e del pensiero deleuziani —, afronte di enti molteplici e differenti, o
membra diguncta, I’ univocita é la sintesi immediata— non derivata da al cun procedimento dialettico — del
molteplice.

In linea con I’ ontologia immanentista di Spinoza — che, come ricordano Nichterlein e Morss e forse uno dei
filosofi che, insieme a Nietzsche e Bergson, hafornito a Deleuze le coordinate chiave del suo lavoro teoretico
— |’ immanenza assol uta e un concetto profondamente anti-dualistico: la dottrina dell’immanenza procede di



pari passo con la proposta di una cosiddetta “ontologiapiana’ (ivi, p. 7), un’ ontologia, ciog, che spieghi il
reale rovesciando |la metafisica platonica.

Deus sive natura: cosi come in Spinozal’ univocita dell’ essere si affermain quanto sostanza unica, universale
einfinitadi tutto cio che &, in Deleuze I'immanenza e quel piano davvero assoluto cui nullasi puo
contrapporre, neppure la trascendenza.

A dispetto delle innegabili difficolta che chiunque abbiatentato di scontrarvisi haincontrato, le parole di
Deleuze nel suo breve scritto L’'immanence: une vie sono perentorie: la vita della puraimmanenza, quella
vita che vive primadi ogni processo di individuazione personale, € “una” vitale cui connotazioni risplendono
tutte nella specificitadi quell’ articolo indeterminativo. Vita neutra, al di ladel bene e del male; vita
innocente, ma nellamisurain cui quell’innocenza coincide proprio con un’immanenzaradicale, privadi
opposti, un’immanenza dell’immanenza, un’immanenza di unavitasingolare, di una pura ecceita senza nome
eppur inconfondibile nella sua singolarita.

Se |I’immanenza, dunque, € quel tutto fuori dal quale non esiste niente, e se essa coincide, atresi, con il tutto
di un’ esperienza non ulteriormente trascendibile, come € possibile giudicare quel tutto? Solcando i tracciati
segnati dalle riflessioni nietzscheane, lafilosofiadi Deleuze afferma entusiasticamente I’ innocenza del
divenire e di tutto cio che &, senza giudicare.

Il processo del pensiero affermalavita. E questa, in fin dei conti, laformula per mezzo della quale Maria
Nichterlein e John R. Morss sintetizzano I’ intimita teoretica tra Nietzsche e Deleuze, proprio perchéil
pensiero é cio che consente di porre soluzioni ai problemi dellavita“sotto formadi possibilita nuove e
inaspettate” (ivi, p. 157). Nelle intenzioni profonde degli autori di questo libro si tratta, in altre parole, di
cogliereI'incontro con I’ evento inatteso come occasione di affermazione. Per I’ umanita avenire
d’ispirazione nietzscheana, I’ affermazione della vita di fronte all’ inaspettato implicala creazione di nuovi
valori che alleggeriscano la gravita di tutto cio che vive. Giocare, ridere, danzare, come Dioniso.

Come vincere, alora, la bétise della psicologia, la sua stupidita, la suatimidezza? Come affidarsi ala potenza
scardinante dell’ evento inatteso? Si tratta, in fondo, di sondare inedite e imprevedibili possibilitadi vita
votandosi a potere della deterritorializzazione, ossia a quell’ attivita che consenta di inaugurare e
intraprendere linee di fuga nel caos molteplice dell’immanenza, che permettadi sfuggire allarigida
codificazione delle istituzioni familiari, statali, burocratiche. Come sottolineano con precisione Nichterlein e
Morss, le attivita di deterritorializzazione sono tutte quelle attivita che rendono possibile I’emersione di cio
che Deleuze e Guattari definiscono nei termini di uno spazio liscio, un territorio senza confini, un piano
immanente, abitato da pure ecceita nomadi, solcato esclusivamente dalinee di fuga, daviaggi intensivi, da
movimenti assol uti.

Infindei conti, I’ obiettivo di Nichterlein e Morss € proprio questo: consentire allaclinicadi offrirsi come
ambito nel quale coltivare le opportunita di dischiudere spazi lisci, di promuovere atti di
deterritorializzazione, di tracciare linee di fuga. Fuggire agli apparati di catturaistituzionali, respirare aria
pulita. Ma per farlo € necessario che il soggetto rinunci alla propriaidentitae s voti al’ energiaimpersonae
dell’ evento; & necessario, nondimeno, che il soggetto si faccia evento egli stesso.

Ecco I’ autenticita del contributo dellafilosofiadi Deleuze allaridefinizione di unateoria psicologica e di una
pratica clinica che sappiano valorizzare creativamente I’ incontro con |’ impetuosita di quanto v’ & di
inaspettato in ogni evento: come nellariflessione psicoanaliticadi Jacques Lacan, ad esempio, il reale
dell’inconscio emerge nell’ incontro fatale con I’ Altro, cosi in unaterapia sistemica che sappialasciarsi
corroborare dalla filosofia deleuziana, il soggetto deve darsi in quanto struttura collettiva, in guanto soggetto
nomade, portatore di molteplici possibilita virtuali, costantemente attraversato dalinee di fuga che egli stesso
inaugura senza posa. || soggetto non puo piu essere inteso in senso individuale o personalistico, main quanto
pura singolarita anonima e nomade.



E forse proprio questo il senso di una trasfigurazione dell’ unita psicologica di analisi prospettato daMaria
Nichterlein e John R. Morss: divenire ecceita impersonali, pure individuazioni senza soggetto. E disegnando
spazi lisci, vivere nella puraimmanenzadi una vita.

M. NICHTERLEIN e J. R. MORSS, Deleuze e la psicologia, Raffaello Cortina, Milano 2017.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio é grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




MARIA NICHTERLEIN
JOHN R. MORSS

Deleuze e la
psicologia




