
 

Amselle. Islamici africani 
Marco Aime
7 Febbraio 2018

Se c’è un autore che riesce sempre a far riflettere su temi, che spesso appaiono scontati, questo è Jean-Loup
Amselle. Mantenendo dritta la barra del timone lungo una rotta che era già chiara fin dai suoi primi lavori di
carattere africanista, Amselle ha sempre navigato contro le onde del pensiero comune sul quale spesso ci
piace adagiarci. E di luoghi comuni l’Africa è stata infestata, soprattutto a causa della narrazione, quasi
sempre occidentale, che è stata fatta di questo continente. Partendo da una triste attualità, quella del
jihadismo in Africa occidentale, l’antropologo francese opera un’analisi storico-antropologica per dimostrarci
come questo fenomeno abbia radici antiche, a dispetto della narrazione, piuttosto diffusa anche in ambienti
accademici specializzati, che esista solo un “islam nero” di ispirazione prevalentemente sufi e
tendenzialmente moderato, contaminato da molti elementi “pagani” tradizionali, che si contrappone all’islam
ortodosso e radicale dei paesi arabi.

 

Questa divisione, secondo Amselle, come nel caso delle etnie africane, è ancora una volta il prodotto dei
lavori di molti studiosi, di epoca coloniale e postcoloniale, che hanno voluto in qualche modo de-islamizzare
l’Africa occidentale, fornendone così un’immagine fuorviante. Non a caso l’autore insiste molto su Marcel
Griaule e sui suoi discepoli, che hanno ripulito l’immagine dei Dogon del Mali da ogni sorta di
“incrostazione” islamica, mentre già da tempo la religione di Maometto era ben presente nei loro villaggi. Pur
essendo evidente come molti degli elementi della teogonia dogon fossero di ispirazione musulmana, Griaule
preferisce connetterli all’antica Grecia, comparandola alla Teogonia di Esiodo. In questo modo la cultura
dogon, in quando destoricizzata, depoliticizzata e deislamizzata diventa universale, decontestualizzata da
tutto ciò che la circonda.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/amselle-islamici-africani
https://test.doppiozero.com/marco-aime


 

In realtà, ci dice Amselle, l’Africa ha conosciuto fin da tempi lontani forme molto radicali di islamizzazione
come quelle dei jihadisti del XIX secolo Usman dan Fodio, El Hadj Omar e Samori, i cui principi, peraltro, si
ispiravano in gran parte alle idee del giurista riformatore musulmano del XVI secolo Al-Maghili, una sorta di
Torquemada del Sahara, come lo definisce Amselle, consulente di diversi sovrani dell’epoca, che nel 1492
avviò un pogrom contro gli ebrei e che predicava un islam quanto mai radicale.

È interessante notare come, in modo più o meno diretto, il pensiero di Muhammad Yussuf, fondatore di Boko
Haram, il movimento terrorista che affligge da anni la Nigeria con i suoi attentati e rapimenti, si rifacciano
proprio al Al-Maghili e alla riproposizione della sua dottrina per mano di Usman dan Fodio. La storia si
ripete anche oggi, questo e altri movimenti simili combattono contro la contaminazione dell’islam con
pratiche ritenute pagane.

 

Questa contrapposizione netta tra islam sufi e islam radicale è anche frutto della concorrenza tra due
paradigmi di interpretazione delle società dell’Africa occidentale: quello dell’orientalismo arabista e quello
dell’etnografia, che si fanno alla divisione, tutta coloniale, tra Maghreb e Africa nera. Il primo, avendo una
tradizione scritta, è diventato appannaggio degli orientalisti, mentre la seconda, segnata dall’oralità, ricade
nel paradigma del primitivismo. In questo caso, secondo gli studiosi, la specificità subsahariana starebbe
nell’assenza dell’islam oppure in un islam “nero”. Solo recentemente, grazie a studiosi più giovani, si è
iniziato a “riconnettere” la religiosità musulmana dell’Africa occidentale al Sahara.

 

Un’altra distorsione operata da molti studiosi occidentali è stata quella di disconnettere l’elemento religioso
dalla politica. In questo modo, sulla scia di Griaule, l’islam africano viene presentato come puro, universale;
Amselle arriva persino a paragonarlo a una religione new age. In realtà, come ci mostra nella seconda parte
del libro, dedicata specificatamente al caso maliano, il legame è molto stretto, e non da ora, complesso e a
volte ambiguo, ma sempre evidente. La separazione e l’occultamento del carattere politico vanno letti anche



alla luce del fatto che proprio il wahhabismo, la corrente ortodossa dell’islam saudita, si era pesantemente
opposto all’invasione coloniale francese. Tanto è vero che nel 1957 vennero organizzati dei veri e propri
pogrom contro i wahhabiti. Negli anni precedenti l’indipendenza del Mali (1960) i wahhabiti
rappresentavano la borghesia commerciante, che si opponeva ai marabout tradizionali, accusati di spacciare
amuleti in cambio di denaro e di condurre vite sregolate. In un certo senso, rappresentavano la parte “etica”
della società. Inoltre appoggiavano il partito anticoloniale, mentre i rappresentanti dell’islam “nero” delle
confraternite, stavano dalla parte dell’amministrazione francese. Leggendo questi e altri fatti, si comprende
come l’intreccio tra religione e politica è quanto mai fitto e anche negli ultimi anni, mentre il paese continua
a subire una deriva morale sempre più acuta, l’islam rappresenta per i giovani un modello di vita. Un islam
temperato, che rifugge la violenza, ma che si rifà all’ortodossia araba e non a quella popolare africana.

 

Proseguendo un cammino iniziato fin dai tempi di L’invenzione dell’etnia (ed. or. 1985), proseguito poi con
Logiche meticce (ed. or. 1990) e con Connessioni (ed. or. 2000), Amselle continua a farci riflettere sul potere
della narrazione e sulla pesante influenza che lo spirito classificatorio che caratterizza il paradigma di una
certa antropologia, ma non solo, esercita nella costruzione di schemi sulla base dei quali si finiscono per
realizzare politiche di intervento talvolta fallimentari. Rileggere la storia à la Amselle è senza dubbio più
faticoso, più complesso, non ci dà mai soluzioni facili, ma senza dubbio è molto più redditizio.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





