
 

Politicamente corretto? 
Franco La Cecla
17 Febbraio 2018

In uno dei capitoli finali di Tristi Tropici Lévi-Strauss fa un’affermazione nei confronti dell’Islam che oggi
sarebbe facilmente definibile come scorretta politicamente: “Sul piano estetico, il puritanesimo islamico,
rinunciando ad abolire la sensualità si è contentato di ridurla alle sue forme minori, profumi, merletti, ricami
e giardini. Sul piano morale ci si trova di fronte allo stesso equivoco di una tolleranza ostentata, a danno di
un proselitismo il cui carattere compulsivo è chiaro. Effettivamente il contatto coi non-musulmani li mette in
angoscia.

 

Il loro genere di vita provinciale si perpetua sotto la minaccia di altri generi di vita, più liberi e più facili del
loro, che rischia di essere alterato con la sola contiguità. Piuttosto che parlare di tolleranza, sarebbe meglio
dire che questa tolleranza, nella misura in cui esiste, è una continua vittoria su loro stessi. Preconizzandola, il
Profeta li ha condannati a una situazione di crisi permanente, che risulta dalla contraddizione tra la portata
universale della rivelazione e l’ammissione della pluralità delle fedi religiose” (Lévi-Strauss, 1955, pp. 344-
345). A leggere solamente la prima parte di questa affermazione si potrebbe attribuirla a Salvini o a qualche
pensatore (se ce n’è) della destra nostrana. Si è tentati di fare quell’associazione che per l’antropologo
Jonathan Friedman, autore di Politicamente Corretto, il conformismo morale come regime (Meltemi 2018) ne
è la caratteristica fondamentale. Questa definizione di associazione non deriva da quella di “metonimia”
come vorrebbe Francesca Rigotti che ha recensito negativamente su questa stessa piattaforma il libro di
Friedman, ma si riferisce ad un articolo di George Orwell “Politics and the English Language” (1956) che era
un corollario alla Fattoria degli animali. Orwell, un autore che oggi alla pari di Friedman e di Lévi-Strauss
sarebbe tacciabile di essere poco corretto politicamente (attaccava il socialismo reale e quindi per
“associazione” era riconducibile alla destra e quindi fascista) ravvisava nell’associazione una molla
fondamentale per decontestualizzare ogni affermazione e incasellarla in comodi cassetti.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/politicamente-corretto-0
https://test.doppiozero.com/franco-la-cecla




 

Chi è critico della politica di Israele è antisemita, chi ha dubbi sulla questione emigrazione è razzista, chi non
si schiera con me-too è un porco maschilista. Nella nuova ondata di puritanesimo che sta emergendo uno dei
verbi vincenti è che “il politically correct” in fin dei conti è una morale e ci salva dalla corruzione e da tipi
come Trump. Non ci si rende conto che il “politically correct” è un boomerang. Spacciando il suo
semplicismo e radicalismo per morale fa fuori proprio ciò che vorrebbe salvare, trasforma in ideologia un
rapporto onesto e fedele alla realtà, che accetti che essa è complicata e ambigua, ma che sicuramente non
corrisponde a schemi come quelli della lavagna delle scuole medie (buoni/cattivi). Per certi versi il
“politically correct” è la fine della società aperta e della società liberale, anche se per ora, come afferma
Jonathan Friedman, è destinata a fare molti danni e a rappresentare un nuovo tipo di “regime”. Un modo per
salvarsi da esso è scegliere di non “decontestualizzare”. Lévi-Strauss esprime le sue idee sull’Islam
all’interno di un’opera e di un pensiero da cui non si può prescindere. Mi viene da pensare spesso in questi
giorni che se oggi fossimo di fronte alla fatwa di Khomeini contro i Versetti Satanici potremmo essere tentati
di essere “dalla parte degli offesi, vittime di uno scrittore occidentale con pregiudizi anti-islamici” (era la
posizione di Cat Stevens, convertitosi all’Islam, che propugnava di essere pronto a tagliare la gola a
Rushdie). 

 

E allora cerchiamo di fare quello che Francesca Rigotti (che ha il merito di averci fatto capire che
Politicamente Corretto di Friedman non è politicamente corretto – sembra di riprendere l’apologo del dito e
della luna) non ha fatto. Contestualizziamo. Chi è Jonathan Friedman? È un antropologo di fama mondiale,
allievo del grande Marshall Sahlins, che ha lavorato per anni sui sistemi politici delle tribù del Pakistan e poi
in Polinesia e che ha insegnato per decenni all’École des Hautes Études en Sciences Sociales di Parigi e nella
Università di San Diego in California.

 

A Parigi era all’interno di un laboratorio diretto da Michel Wieviorka, un sociologo che per molti anni è stato
l’ispiratore delle politiche socialiste. Friedman è un antropologo post-marxista, anche se questa definizione
gli viene strettissima, ma spiega il suo interesse estremo per i sistemi politici ed economici. Gli archeologi
devono a lui il rinnovamento totale della riflessione sull’evoluzione sociale (la sequenza per cui si passa dalla
caccia e raccolta, all’agricoltura e via dicendo). Sua moglie Kajsa Ekholm, un’africanista svedese, ha
lavorato per anni in Congo sui casi dei bambini accusati di stregoneria. Nel libro di Friedman si tratta molto
di lei, perché è stata accusata di razzismo in Svezia per avere cercato di attivare una discussione sui pro e i
contro dell’immigrazione, a partire non da una sua opinione, ma dalla reazione di una parte della società
svedese che si dimostrava preoccupata della poca riuscita delle politiche di assimilazione. Friedman a sua
volta, per averne preso le difese, veniva accusato di xenofobia e tutt’ora, quando il suo libro è arrivato ai
nostri quotidiani, i capiredattori hanno cercato online e vi hanno trovato la stessa accusa e in un primo tempo
si sono rifiutati di farne una qualsivoglia recensione. Da un certo punto di vista la macchina del “politically
correct” è inesorabile.

 

Non ammette ripensamenti e cancellazioni. Le basta lo “stigma”, figuriamoci se accetta il dibattito. Cosa dice
il libro di Friedman (che è autore di opere imponenti sulla globalizzazione di cui io e Piero Zanini abbiamo
curato una raccolta di saggi La quotidianità del sistema globale, 2005, Bruno Mondadori)? Racconta in più
di trecento pagine molto complesse e difficili da rendere in un italiano fluente per i giornalisti la storia di sua
moglie e quella della costruzione dell’accusa contro di lui in Svezia e poi si allarga per raccontare cosa sta
diventando il “politically correct” oggi: molto semplicemente il rifiuto di avere dubbi su certi temi, il rifiuto
del dibattito e soprattutto della ricerca, il “partito preso” come presupposto per ogni giudizio. Racconta la
malattia della sinistra e dei progressisti, qualcosa che non mi sembra così difficile da verificare tutto intorno a



noi e per cui non mi pare che occorra una particolare intelligenza. Ad esempio l’anno scorso è uscito nelle
sale italiane il film A Ciambra di Jonas Carpignano, un docu-film sui Rom di Gioia Tauro, finanziato (per la
pellicola) da Martin Scorsese. Un film duro, molto bello, frutto di cinque anni di ricerca sul campo e di
convivenza di Carpignano con i Rom di Gioia Tauro, Rom che sopravvivono nel contesto criminale della
ndrangheta di cui sono vittime.

 

Immediatamente su Facebook è sorta una campagna diffamatoria il cui tono era: “Non ce n’era veramente
bisogno, questo film mostra i rom come se fossero dei ladri e dei delinquenti”. Alle mie rimostranze – alcune
delle critiche venivano da persone che conosco bene – mi veniva ribadito che il cinema come l’arte deve
essere “edificante”, deve mostrare come il mondo dovrebbe essere, non com’è. Inutile ribadire che questo
tipo di atteggiamento distrugge l’onestà di fronte alla realtà e sostituisce ad essa la propaganda. È un po’ lo
stesso atteggiamento di Rebecca Solnit quando sostiene che bisognerebbe proibire Lolita di Nabokov o di chi
vuole coprire le vergogne di Egon Schiele. Ovviamente il libro di Jonathan Friedman è molto più complesso
di così e non bisogna dimenticare che è il libro di un antropologo che parla di un mondo che da noi non è
tanto familiare: l’antropologia come qualcosa che interagisce con il dibattito politico e culturale di un paese.
D’altro canto Meltemi è una casa editrice che sta tentando, con tutti i limiti economici di una collana affidata
all’energia di volontari, di svecchiare il panorama italiano delle Scienze Umane. Quindi i refusi, gli errori di
stampa ravvisati dalla Rigotti sono imperdonabili ma anche rimediabili, e forse non vanno ascritti in una
mentalità associativa alla “scorrettezza politica” del libro e dell’autore.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



