DOPPIOZERO

| erazze non esistono

Mario Porro
12 Marzo 2018

Lo sviluppo della scienza costituisce una continua smentita dell e percezioni immediate. L e apparenze di
superficie, si tratti del moto del Sole rispetto alla Terra o del colore della pelle come tratto distintivo degli
umani, si consolidano in pre-giudizi resi forti dallaloro comoda semplicita. Le ombre che appaiono sul fondo
della caverna platonica offrono un falso sapere piu rassicurante della verita, come ben sapeva Galileo in lotta
contro i sostenitori dell’ universo tolemaico. Il che spiega perché il concetto di “razze umane’, dato per morto
datempo dalla cultura scientifica, non smetta di resuscitare e far sentire con prepotenzala suavoce. Le
dottrine razziste intendono per razza umana un gruppo fisso, geneticamente distinto e omogeneo, nel quale
tratti fisici, attitudini intellettuali e disposizioni morali si trasmettono per via ereditaria. || razzismo scatta
guando si ritiene che gli atteggiamenti di un gruppo umano siano determinati da specifiche caratteristiche
biologiche, per cui mentalita e carattere non sarebbero modificabili dall’ educazione. Uno dei massimi
studiosi dell’ evoluzionismo, Stephen J. Gould, haricordato in Intelligenza e pregiudizio (1l Saggiatore, 1998)
cheil concetto di razza appartiene all’ epoca moderna, benché anche negli antichi si possa rintracciare una
sortadi proto-razzismo. Nell’ ottica “imperialistica’ di Greci e Romani, |e popolazioni nemiche venivano
differenziate sulla base di un complesso di caratteristiche, fisiche e comportamentali, dal coraggio in guerra
alle attitudini intellettuali. Mancando pero il riferimento alla razza come concetto biologico, non erail colore
della pelle a essere discriminante, ad esempio per lariduzione in schiavitu; nell’ impero romano, il libico
Settimio Severo poteva diventare imperatore, il berbero Agostino assumere ruoli importanti nella Milano di
sant’ Ambrogio.

L’invenzione delle razze umane si produce al tempo dell’ espansione coloniale, qguando serve un presunto
sapere per legittimare un effettivo potere. In genere, se neindicail momento di fondazione nellatassonomia
proposta nel 1584 dal medico e viaggiatore Francois Bernier; I umanita e suddivisa in quattro razze che poi
Linneo nel 1735 classifica come sottospecie, utilizzando come criterio distintivo il colore della pelle (bianchi,
rossi, giali e neri). Come teoria con pretese di scientificitail razzismo si puo far risalire, ha sostenuto
Tzvetan Todorov, all’ Histoire naturelle de I’ homme (1749) del naturalista Buffon, dove le varieta della
specie umana vengono classificate in base a colore della pelle, allaformadel corpo (ricorrendo anche ala
misurazione dei crani) ed ai costumi. Nel suo ingenuo etnocentrismo, Buffon sostiene che I’ uomo primitivo
era bianco e che ogni mutamento di colore costituisce una degenerazione del ceppo originale risalente ad
Adamo ed Eva, rappresentanti dell’ originaria perfezione estetica ed etica dell’ umanita. | neri risultano cosi
esseri inferiori, prossimi alla condizione animale, convinzione condivisa con Voltaire, sostenitore pero del
poligenismo, secondo cui le diverse razze hanno avuto origini separate. La contesatrai due partiti venne
risolta da Charles Darwin: tutti gli umani appartengono alla stessa specie e condividono un’ origine comune,
laloro cullaédasituare in Africa

Giadagli anni Trenta del Novecento, I’idea che I’ umanita potesse suddividersi in razze aveva perso valore
nella comunita scientifica. 1l biologo Julian Huxley e |’ antropologo Alfred Haddon, nel saggio Noi, Europei.
Un’indagine sul problema razziale (Einaudi, 2002), proposero, per lottare contro gli usi politici delle


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-razze-non-esistono
https://test.doppiozero.com/mario-porro

classificazioni razziali da parte dei nazisti, di sostituire |’ espressione “gruppo etnico” allaparola*“razza’. Su
guesta strada si pose un antropologo militante, Ashley Montagu, che fu il principale redattore della
“Dichiarazione di esperti sulle questioni di razza” del luglio 1950, volutadall’ Unesco. La Dichiarazione,
stesa prima che si potesse disporre di una adeguata conoscenza del nostro genoma, mostra ancora incertezze
nella comprensione del problema. L’ articolo 2 sostiene che “dal punto di vista biologico, la specie Homo
sapiens € composta da un certo numero di gruppi, che differiscono gli uni dagli atri per lafrequenzadi uno o
piu geni particolari”. E I’ articolo 4 propone una definizione naturalisticadella“razza’ che, se hail pregio di
abbandonare la visione essenzialista a vantaggio di unavisione statisticain termini di popolazioni, non ne
negadi fatto I’ esistenza. “In breve, il termine ‘razza indicaun gruppo o0 una popolazione caratterizzata da
certe concentrazioni, relative afrequenza e distribuzione, di geni o caratteri fisici che appaiono, variano e
spesso scompaiono nel corso del tempo per influsso di fattori d'isolamento geografici o culturali”. Su questa
base risultano poi quasi contraddittorie le affermazioni per cui la“razza’ (da sostituire con I’ espressione
“gruppo etnico”), pit che un fenomeno biologico, sarebbe un “mito sociale”. Ancoranel 1997 Montagu
ribadiva che la stessa parola “razza’ e un termine razzista e che sopprimere il termine dal vocabolario
corrente costituisce il primo passo dellalotta contro il razzismo.

Grazie agli studi della genetica, che confermano le acquisizioni dell’ antropologia, abbiamo ottime ragioni per
affermare che larazza € una costruzione sociale, privadi fondamenti biologici. Il termine conservain séi
lasciti di una storia criminale, supportata da una scienza deviata e asservita ad unalogica di potere; resta una
nozione arbitraria, privadi fecondita nel designare I'incredibile diversita che si manifesta non solo frale
popolazioni ma all’interno di ognunadi esse. Le ricerche promosse da biologi evoluzionisti, primo tra tutti
Iamericano Richard Lewontin negli anni Settanta, sulla presenza di alcune proteine fra popolazioni situate in
divers continenti, portarono ala conclusione che le differenze geniche frale “razze’ risultano nettamente
inferiori allavariabilita genicainterna ad ognuna di esse. Le ricerche vennero proseguite negli anni ‘80
guando lo sviluppo della genetica delle popolazioni rese possibile esaminare direttamente i geni e non le
proteine. L’ équipe coordinata da Luigi Cavalli-Sforza, analizzando la variabilita di 109 tratti del genomain
sedici popolazioni di cinque continenti, confermo i risultati di Lewontin. La variazione geneticafragli esseri
umani tende aripartirsi in modo continuo, il che rende impossibile suddivisioni nette frai gruppi etnici; la
variazione del DNA fraindividui qualsiasi pres a caso sul nostro pianeta corrisponde all’ 0,1% del
patrimonio genetico. | singoli geni sono sempre presenti in quasi tutte le popolazioni umane, anche se con
frequenza diversa: in pratica, nessun gene puo essere utilizzato per distinguere una popolazione umana

dall’ altra. Nella nostra specie esistono gradienti di variabilita genetica, e non blocchi discreti, per la semplice
ragione che ogni popolazione, dall’ epocain cui haavuto inizio la diaspora dalla comune patria africana circa
100.000 anni orsono, ha alle spalle una storia fatta di incroci e migrazioni che hanno rimescolato il
patrimonio ereditario. Le caratteristiche fisiche predominanti di certe popolazioni sono state selezionate dalle
condizioni ambientali e in qualche caso dall’isolamento geografico. Insomma, siamo tutti bastardi, non
esistono razze pure, ed e il meticciato ad aver consentito laricchezza e la diversita delle culture.

Se larazzain quanto entita biologica e unafinzione, il razzismo in quanto problema sociale € invece una
realta. La Dichiarazione sullarazza del 1950 espone nell’ ultimo paragrafo la fiducia nella scomparsa del
razzismo in virtu della conquista della verita grazie ala scienza: “L e ricerche biologiche finiscono per
comprovare |’ etica della fraternita universale; I’'uomo e infatti, per innata tendenza, portato alla cooperazione
e, se questo istinto non trova modo di soddisfarsi, individui e nazioni ne soffrono ugualmente”’. Mala buona
novella, la promessa consolante, della definitiva scomparsadei conflitti razziali si fonda sull’ assunto
discutibile, harilevato Taguieff, che di per sélo sviluppo della conoscenza garantiscail progresso etico e
civile. Mala sconfitta del razzismo sul terreno epistemologico non pud che essere un momento, necessario
ma non sufficiente, per debellarlo nei comportamenti. Squalificare scientificamente la categoriadi “razza
umana’ privail razzismo di qualunque legittimita, lo riduce a un mito, a un’ideologiaingannevole, manon
ne riduce laforza; perché ad avere un fondamento biologico non e tanto la classificazione della nostra specie


https://www.jstor.org/stable/2739576?seq=1#page_scan_tab_contents

inrazze—il cui valore e pari aquello di chi volesse suddividere gli umani in base alla scritta che portano
sullafelpa (forse questo sarebbe un criterio pit sensato?) —, mala stessaintolleranzarazziale. E per
sconfiggerla non basta rettificare le parole, come vuole il primo precetto dell’ insegnamento confuciano,
occorre una comprensione di ordine sociologico e psicologico (psicanalitico e psichiatrico), come pure una
prospettiva politica che punti sull’ educazione intellettuale e morale, sulla prevenzione e I’ integrazione. Se no,
quando sara abolito il termine “razza’, dovremo inventare quello di “etnismo” per condannare il disprezzo
Verso gruppi etnici ritenuti inferiori.

Nel 1952, il massimo antropologo culturale del Novecento, Claude L évi-Strauss, accolse I’ invito che
I’Unesco avevarivolto astudios di scienze naturali e umane a fine di contribuire al progetto di combattere
ladiffusione del razzismo. Redasse un ‘libretto’ (diral’ autore stesso) dal titolo Razza e Storia, in cui ad
essere affrontato non eratanto il problema dellarazza, nozione controversa e difficilmente definibile, quanto
guello del rapporto fra culture: la grande separazione fraNoi e gli Altri, che ci induce ingenuamente a
considerarci il vertice della Civilta, non faceva che riprodurre, ricordava L évi-Strauss, |’ atteggiamento di
istintiva diffidenza e di paura delladiversita che giatestimoniano i popoli “primitivi”. Nel momento
dell’incontro con I’ Altro, gli Europel non sono sfuggiti a gesto di esclusione che si incarnanel designarei
popoli non appartenenti alla propria civilta come barbari (balbuzienti) o selvaggi; I’irrazionalitae la
mancanza di senso che avvertivano di fronte a credenze e pratiche di vita‘primitive’ induce agiudicarli
appartenenti ancora alla natura, prossimi alla condizione animale. Ora, I’ esclusione degli altri dalla comunita
degli umani obbedisce aun “istinto” difensivo testimoniato proprio da coloro che diciamo selvaggi; anch’
si definiscono i veri e unici uomini e usano per le popolazioni limitrofe termini come “uovadi pidocchio” o
“scimmie di terra’. Contestando dunque I’ umanita dei selvaggi non facciamo altro che assumereil loro stesso
atteggiamento: “il barbaro e anzitutto I’'uomo che crede nellabarbarie”, degli altri ovviamente.

Evidenziando lalezione anti-razzista dell’ etnologia, Lévi-Strauss ricordava che non esistono popoli senza
cultura e contestava l’idea, cara all’ etnocentrismo dell’ Occidente, che le altre civilta dovessero
necessariamente seguire il cammino che ha segnato il “progresso” dell’ Europa. Ogni culturasi caratterizza
per una diversa gerarchia con cui valutale attivita: la civilta occidentale ha portato a suo culmine la volonta
di dominio e sfruttamento delle forze naturali, ha esaltato |a potenza meccanica e questo € diventato il criterio
privilegiato con cui indicare le tappe del percorso evolutivo. Altre societa, quelle che poi Lévi-Strauss
definira‘fredde’, hanno privilegiato valori che noi abbiamo finito per abbandonare: ad esempio
I"integrazione dell’ individuo nella comunita, la conservazione di un rapporto armonioso con la natura o il
mantenimento di una struttura sociale egualitaria e di un sistema politico partecipativo e “democratico”.
Contro I’ universalismo soddisfatto di sé che vede nell’ espandersi planetario della cultura dell’ Occidente
I"unico rimedio per guarire i mali dei popoli arretrati, il “relativismo ben temperato” di Lévi-Strauss
ricordavalalezione dell’ etnologia, “ scienza delle differenze’: sein determinati momenti alcune culture “si
muovono” rispetto ad altre, questo non dipende da una superioritaintrinseca ma dallafecondita che si
sprigiona dalla collaborazione fra culture differenti, vero “patrimonio comune” dell’ umanita. Le culture
isolate non possono sperare di creare da sole le condizioni per una storia cumulativa, solo giocando in
coalizione su piu tavoli si possono accrescere i vantaggi; occorre che culture diverse combinino le loro
puntate “a gran gioco della storid’ per sperare di avere probabilita piu alte di realizzare le lunghe serie
vincenti che permettono di progredire. Il “libretto” sara anche occasione di una polemica con Roger Caillois
per il quale |’ atteggiamento dell’ antropol ogo appariva un segno della diffusainquietudine degli intellettuali
nei confronti della*“decadente” civilta dell’ Occidente. Mail fatto stesso che abbia promosso I’ ethologia e gia
di per sé, affermavalo studioso del mito e del sacro, conferma della superiorita della civilta sui ‘primitivi’,
proprio per la capacita di guardare criticamente a se stessa e di confrontarsi con le dtre.



Opera di Henri Rousseau.

I1 22 marzo del 1971 L évi-Strauss sara nuovamente chiamato dall’ Unesco ad aprire I’ anno internazionale di
lotta contro il razzismo pronunciando una conferenza sul tema Razza e Cultura. Dopo aver notato che la
“inadeguatezza delle risposte tradizionali spiega forse perché lalottaideologica contro il razzismo si €
dimostrata cosi poco efficace sul piano pratico”, I” antropologo non nascondevail proprio pessimismo: “Nulla
staad indicare chei pregiudizi razziali diminuiscano, e tutto fa pensare che, dopo brevi bonacce locali, si
ridestino atrove con intensita accresciuta’. Razza e cultura rischio di provocare uno “scandalo”, ricordera

I’ autore nella prefazione del 1983 a Lo sguardo da lontano in cui il testo della conferenza sara poi raccolto,
perché sembrava bestemmiare il “ catechismo” a cui prestavano fedei funzionari dell’ Unesco. L évi-Strauss
invitava a non confondere il razzismo, che pretende di vedere nei caratteri intellettuali e morali che s
attribuiscono aun insieme di individui |’ effetto necessario di un patrimonio genetico comune, con altri
atteggiamenti legittimi e forse inevitabili. Mantenersi fedeli ai valori della propria comunita e anzi giudicarli
superiori agli atri éforseil prezzo da pagare per impedire che le culture si dissolvano: si tratta dunque di




tendenze “ consustanziali alla nostra speci€”, non solo inevitabili, ma spesso feconde, finché non vengono
esasperate. Nel saggio, L évi-Strauss terra conto delle indicazioni provenienti dalla genetica delle popolazioni;
essa ha contribuito a dissolvere la convinzione arcaica per cui sarebbe larazza ainfluire sulla cultura, anzi
dobbiamo dire che quanto generalmente si intende per “razza’ € una“trale altre funzioni della cultura’. Sono
fattori culturali — divisioni in gruppi, pratiche sessuali e regole matrimoniali, credenze magiche e
cosmologiche, ecc. —aorientare il corso della selezione naturale; mai patrimoni culturali evolvono piu
rapidamente di quelli genetici e il numero delle culture supera, e di molto, quello delle razze. Lalotta
impegnata per sconfiggere i pregiudizi razziali non puo sperare di risolversi semplicemente combattendo
I"ignoranzaei pregiudizi, perché le cause dei pericoli suscitati dagli odi razziali “sono assai piu profonde” di
quelle addebitabili alle componenti culturali. Dietro il recto del saggio del '52, diral’ autore in un’intervista
del 2000, si sarebbe potuto leggere anche il verso: “Mentre infatti cercavo di spiegare perché la nozione di
razza fosse inaccettabile, cercavo al tempo stesso di evidenziare tutti i pericoli di semplificazione ai quali i
pregiudizi antirazzisti potevano condurre”. Ladiffusione del sapere elo sviluppo delle comunicazioni non ha
come destino inevitabile I’ instaurarsi di una convivenza armoniosa fra uomini educati ad accettare e
rispettare la diversita; anzi, I’ umanita mondiale che si annuncia, dove sarebbe realizzata la comunicazione
integrale con I’ atro, rischia di distruggere nel livellamento lafecondita dei particolarismi e |’ originalita delle
loro creazioni. Lévi-Strauss ricordanel 1971 che le dottrine razziali vanno interpretate come indizi e sintomi,
“copertura ideol ogica ad opposizioni piu reali, fondate sulla volonta di asservimento e sui rapporti di forza’.
Allo stesso modo, possiamo formulare I’ipotesi secondo la quale le “ differenze razziali” “continueranno a
servire da pretesto alla crescente difficolta di vivere insieme, percepita alivello inconscio da un’ umanitain
preda al’ esplosione demografica’.

Si deve al genetista Richard Lewontin la definitiva smentita del mito dell’ esistenza di razze umane. “ Certo, le
razze esistono”, disse, ma solo nellatesta degli uomini, nellaloro immaginazione: quelladi distinguere e
dividere € un’ abitudine umana che certo precede la divisione attestata nel V secolo a.C. fragreci e barbari. La
visione bipolare del “noi eloro” € comune atantissime culture, ed € unarealta psicologicache s radicanella
nostra storia evolutiva, forse nel timore presente trai cacciatori-raccoglitori verso I’ Altro, possibile
avversario nel controllo dellerisorse. Si s, il razzismo sorge dalla paura e dall’ ignoranza; quanto piuil
diverso e sconosciuto tanto piu viene odiato, lo confermano I’ Austria e altri paesi dell’ Europa centro-
orientale dove la presenza di immigrati € estremamente ridotta. L’ intolleranza verso il diverso non é facile da
cancellare, risponde a bisogno d’inventarsi un’identita e unatradizione, di trovare radici, serve ai profeti di
sventura per catalizzare gli odi verso il nemico di turno e trovare consenso indicando il capro espiatorio,
serve a produrre conformismo e senso di appartenenza al branco. L’ unica armain nostro possesso resta

I’ educazione, ma questa non puo essere delegata solo alla scuola; nellatradizione dell’ Occidente, la
democrazia si regge anche sull’idea che la politica svolga un processo educativo nei confronti dei cittadini.

Frai traduttori delle opere di Lévi-Strauss vi fu anche Primo Levi, che con sguardo “ naturalistico” ha
riflettuto sulla condizione dell’ animale-uomo nell’ epoca dell’ estremo. Teorico anch’ egli delle ibridazioni e
delle impurita, avvertiva certo una profonda sintonia con chi avevaricordato costantemente che “tutte le
culture sono il risultato di mescolanze, di prestiti, di miscugli, che non hanno smesso di prodursi, sebbene
con ritmi diversi, dall’ origine dei tempi” (Da vicino e da lontano). In una conferenza del * 79, Levi definisce
il pregiudizio razziale qualcosa di ferino, proprio degli animali feroci; in garbato contrasto con quanto aveva
asserito Norberto Bobbio — il razzismo avrebbe matrici culturali —, Levi riprendevai contributi provenienti
dagli studi etologici, in particolare I’ analisi condotta da Konrad Lorenz in || cosiddetto male. L’ intolleranza
razziale ha origini preumane, “addirittura & incorporatain certi istinti primordiali” che ci accomunano ad altri
mammiferi o ad altri animali gregari e sociai, come le api e le formiche. Anchel’ avversione nei confronti
degli Ebrei, come ogni formadi razzismo, hale sue radici nel bisogno animale di difendere il proprio
territorio, di delimitare i propri confini; |’ aiuola che ci fatanto feroci, scriveva Dante pensando ala Terra, €
anche il territorio che calpestiamo, che diciamo nostro (I’ egoismo del Noi, il noismo) perche |o abbiamo



sporcato e segnato con le nostre deiezioni. I razzismo rappresental’ emersione del tratti animaleschi che
I”homo sapiens (soprattutto quando € demens) conservain sg; 1o sforzo dell’ educazione per sconfiggere la
nevros del razzismo rischia di dover essere continuamente replicato.

Per sapernedi piu

Luigi Cavalli Sforza, Soria e geografia dei geni umani (con Paolo Menozzi e Alberto Piazza), Adelphi, 1997
Luigi Cavalli Sforza, Razzismo e noismo (con Daniela Padoan), Einaudi, 2013

Stephen Jay Gould, Intelligenza e pregiudizio, Editori Riuniti, 1991

Claude L évi-Strauss, Razza e storia e altri studi di antropologia, 1952, Einaudi, 1967, poi raccolto in
Antropologia strutturale |1, Einaudi, 1978

Claude L évi-Strauss, Razza e cultura, 1971, poi raccolto in Lo sguardo da lontano, Einaudi, 1984
(traduzione di Primo Levi). Entrambi i saggi dedicati al tema del razzismo sono stati ripubblicati nel 2001
dall’ Unesco; I’ edizione italiana, Einaudi, Torino, 2002, include I’ intervista che I’ antropologo concesse nel
2000 aM. Massenzio.

Claude L évi-Strauss, Da vicino e da lontano, Rizzoli, 1988

Claude L évi-Strauss e Roger Caillois, Diogene coricato. Una polemica su civilta e barbarie, Medusa, 2004.
Primo Levi, L’intolleranza razziale, 1979, in Opere complete, vol. 2, Einaudi, 2017

Richard Lewontin, La diversita umana, Zanichelli, 1987

Ashley Montagu, La razza. Analisi di un mito, 1942, Einaudi, 1966

Pierre-André Taguieff, || razzismo. Pregiudiz, teorie, comportamenti, Cortina, 1999

Pierre-André Taguieff, Di fronte al razzismo, a cosa serveil sapere?, Vitae pensiero, n° 3, 2017

Tzvetan Todorov, Noi e gli altri, 1989, Einaudi, 1991

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




