DOPPIOZERO

L'antirazzismo scientifico ela Costituzione

Jean Talon Sampieri
15 Marzo 2018

E del 2016 I’ appello a presidente della Repubblica Italiana per I abolizione del termine razza nell’ articolo 3
della Costituzione Italiana (Tultti i cittadini hanno pari dignita sociale e sono uguali davanti alla legge, senza
distinzioni di sesso, di razza, di lingua, di religione, di opinioni politiche, di condizioni personali e sociali...”
). L’ appello é stato di recente appoggiato dalla senatrice a vita Liliana Segre (sopravvissuta ad Auschwitz); e
in piena campagna elettorale si sono detti favorevoli anche Silvio Berlusconi e Matteo Renzi. Nel 2013,
I"allora presidente della Repubblica Francese Nicolas Sarkozy, aveva annunciato con enfasi trionfale lo
stesso provvedimento in Francia, sostenendo che I’ eliminazione della parola “razza” dalla Costituzione
francese era un passo fondamentale nellalottaal razzismo (il che non haimpedito a una deputata del suo
partito, Nadine Morano, di dichiarare nel 2015 che la Francia e un paese “giudaico-cristiano di razza
bianca’).

Sul termine razza gravail ricordo delle leggi razziai e dei crimini nazisti, e questo potrebbe di per sé essere
un motivo per eliminarlo dalla Costituzione (basta che non si creda di eliminare cosi ancheil razzismo). La
Costituzione non e un testo sacro, la sensibilita ale parole cambia col tempo, ein lineadi principio puo
essere giusto che lalinguaistituzionale vi si adegui. Si pensi, ad esempio, alla parola“negro” (chea
differenza dell’inglese nigger non ha un’ origine spregiativa), fino a qualche decennio faeradi uso comune,
condiviso dagli stessi africani (dacui il movimento identitario-razziale della negritude), ed ora diventata
offensiva.

Resterebbe il problemadi quale parola mettere al posto di “razza’. Qualcuno ha parlato di “etnia’, termine di
difficile definizione concettuale; che tral’ atro, assieme a“lingua’ e “religione”, secondo la definizione che
ne dail dizionario, crea una fastidiosa ridondanza. Forse per questo ho sentito parlare anche di “discendenza
ancestrale”’; che mi pare strida non poco con lalingua usata dai padri costituenti (di cui giustamente si elogia
I’ elegante semplicita dello stile).

Comunque sia, messain questi termini, la questione parrebbe esaurirsi nel limiti del cosiddetto “politically
correct” (per cui basta sostituire una parola con un’ altra per modificare larealta). Non € cosi. L’ appello dei
firmatari (gli antropologi Olga Rickard e Gianfranco Biondi, sostenuti dall’ I stituto Italiano di Antropologia)
e invece motivato dal fatto che per lascienza il concetto tassonomico di razza non puo essere applicato ala
nostra specie’, per cui “le razze umane non esistono”. Pur ammettendo che “il problema del razzismo... non
attiene alle scienze sperimentali”, i firmatari concludono affermando che il razzismo non ha alcuna base
scientifica, e con questa affermazione intendono “rapportarsi a quella grave degenerazione dei cittadini” (che
appunto e il razzismo).

Vorrei richiamare |’ attenzione su due punti dell’ appello: 1) dalla semplice non operativita tassonomica della
nozione di razza si derivala“non esistenza delle razze” 2) si sostiene che affermare la non scientificita del
termine razza abbia un effetto sul razzismo. | due passaggi sono un esempio di come, dietro I’ apparente
neutralita scientifica, possano spingere fatti ideologici. L’ideologia e I’ egualitarismo astratto che dal


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lantirazzismo-scientifico-e-la-costituzione
https://test.doppiozero.com/jean-talon-sampieri

dopoguerra ha caratterizzato I’ antirazzismo scientifico.

Gianegli anni "60 gli antropologi avevano stabilito che non si poteva parlare di razze umane, ma solo di
gradienti (le razze venivano cosi relegate aquel tipo d’insiemi chei logici definiscono sfumati, come |o sono
gran parte di quelli che utilizziamo guotidianamente per classificare il mondo). Poi con gli studi sulla
genetica delle popolazioni, la genetica molecolare e le recenti acquisizioni sul genoma umano, si e visto che
la parte piu consistente della diversita umana, alivello dei geni, e traindividui e non tra popolazioni.

Maridurre le persone a loro genomain chiave antirazzista ha poco senso. |l razzismo € un fatto relazionale,
che s giocasu un livello di realtadiverso (in cui il colore della pelle € piu importante del gene della
melanina).

L’ appello é solo I’ ultima puntata della storia dell” antirazzismo scientifico.

Storia che comincia nel 1949, quando I’ Unesco decide di creare un documento contro il razzismo. Vengono
interpellati atal fine esperti di varie discipline, nellamaggior parte antropologi, ma anche biologi e genetisti.
Lacommissione di esperti internazionale si riunisce a Parigi dal 12 al 14 dicembre di quell’ anno con
I"incarico di definire lanozione di razza, fare il punto sulle conoscenze scientifiche, e indicare possibili
nuove piste di ricerca. Il gruppo passa due giorni alitigare; con i biologi che non sono d’ accordo con gli
antropologi, e divisioni tragli stessi antropologi. Quando ormai non ¢i Sono piu speranze di trovare un
accordo, un ricercatore antropologo americano, Ashley Montagu, autore di vari libri di divulgazione, prende
la parola e vantando approfondite conoscenze circa le ultimissime scoperte della genetica americana, chiede
all’intero consesso che gli sia affidata la redazione del documento. Gli antropologi, che sono in maggioranza,
maun po’ in soggezione di fronte ale acquisizioni della genetica, dopo un primo momento di perplessita
acconsentono. Montagu scrive in una notte, da solo nella propria stanza d albergo, “Ladichiarazione

dell’ Unesco sullarazza’ (1950). Il testo affermal’ inesistenza di prove scientifiche circa una disuguaglianza
intellettuale o morale trale diverse razze.



Opera di Edson Chagas.



Lanatura dell’uomo non si esprime con I’ egoismo e la guerratrale razze, ma con una tendenza a cooperare
coni propri simili.

Alcuni trabiologi e genetisti protestarono, sostenendo che non ¢’ erano prove scientifiche neanche

dell’ uguaglianzatrale razze. Quello che colpivadi piu erail tono perentorio del documento, perd non privo
di coerenza. Soltanto in un secondo tempo ci si accorse che il testo riproduceva pari pari le tes

dell’ undicesimo capitolo del Mein Kampf, soltanto rovesciate punto per punto.

Per I’Unesco, il male erail razzismo scientifico, alla base della politica razziale dell’ hitlerismo, e andava
contrastato sul suo stesso terreno. Ma siccome, dal punto di vista scientifico, lanozione di razza
dell’immediato dopoguerra era la stessa dell’ anteguerra, il proclama finiva per essere pit unadichiarazione
di buoni sentimenti che un documento scientifico. In realta, il cambiamento di rotta del discorso sulle razze
non era stato imposto da novita scientifiche, ma da Auschwitz (dei cui orrori si era da poco preso coscienza).
Ma a sostenere le ragioni dell’ antirazzismo s erano incaricati proprio gli antropologi fisici, la cui disciplina
era stata alla base delle teorie razziste.

L’ anno dopo I’Unesco interpel 10 altri esperti, questa volta quasi tutti biologi e genetisti, per redigere un
documento piu scientifico. In “Larazza secondo I’ Unesco” (1951) si sostenevano piu 0 meno le stesse cose
della precedente dichiarazione; con solo I’ aggiuntafinale che “... i gruppi nazionali, religiosi, geografici,
linguistici e culturali non coincidono necessariamente con i gruppi razziali, e gli aspetti culturali di ciascun
gruppo non hacon i caratteri propri allarazza nessun rapporto dimostrabile”. Che non fa una piega, essendo
la confusione trarazza e cultura, e lI’ipotesi di unaloro (tuttora) indimostrabile relazione causale, uno dei
terreni su cui si annidail razzismo.

E tuttavia, 1a solenne dichiarazione che dal punto di vista scientifico non ¢’ era niente che giustificasse la
discriminazione razziae, turbo alquanto la comunitaisraglitica. Alcuni trai loro pit eminenti rappresentanti
erano preoccupati dal fatto che laloro sorte dipendesse dal parere degli esperti. Pensavano che fosse
comunqgue giusto non perseguitarli, anche qualorai verdetti della scienza— che possono cambiare da un
momento al’ altro — avessero giustificato laloro eliminazione. (cfr. Roger Cailloisin unanotadel suo
articolo “Illusioni aritroso”, in Diogene coricato, Ed. Medusa, 2004).

L’ epistemol ogo e storico delle scienze André Pichot haindagato il rapporto tra biologia, politica e ideologia
inun bellissimo libro (La societé pure, de Darwin a Hitler, Ed. Flammarion, 2001), purtroppo (e
stranamente) mai pubblicato in Italia. Libro ricco e istruttivo, che rende conto dellatemperie culturale in cui
presero corpo leteorie razziste, e l’ideale di una societa puradel nazismo. Vi sono capitoli sullarelazione tra
biologia e sociologia nella seconda meta dell’ Ottocento, |e derive eugenetiche della genetica (e le loro
applicazioni giuridiche), le teorie razziste succedutesi tralafine dell’ Ottocento e la seconda guerra mondiale.
L’ ultimo capitolo é dedicato al rapporto tra biologia e societa nel dopoguerra (e faimpressione leggere che
trai redattori de “Larazza secondo I’ Unesco” ¢ era anche un ex medico nazista; e cheil direttore

dell’ Unesco dell’ epoca, il famoso biologo Julian Huxley, in un libro del 1941, L’ Homme cet étre unique,
scriveva: “... considero come assolutamente probabile che i negri autentici abbiano un’intelligenza media
leggermente inferiore aquelladel bianchi o dei giali...”).

Cosi Pichot, sullariduzione degli esseri viventi al loro genoma: “ ... certo si puo far valere la piccola
differenzache c’etrai genomi di individui appartenenti arazze diverse per sostenere I’ unicita della specie
umana (differenza che non e piu marcata di quellatraindividui di una stessarazza). Si puo pero parimenti far



notare che ladifferenzatrail genoma dell’ uomo e quello dello scimpanzé e anch’ essainferiore al’ 1%. Il che
offreil fianco ateorie razziste, per cui se unadifferenza dell’ 1% é sufficiente a separare I’ uomo dallo
scimpanzé, una differenza dello 0,1% tra Bianchi e Neri e sufficiente afare di questi ultimi degli semi-
scimpanzé...” (pag. 433).

Ladifferenza evidente tral’ uomo e lo scimpanzé, a dispetto della minima differenza (I' 1%) dei rispettivi
genomi, € laprovadi quanto sia assurdo ridurre gli esseri viventi a loro genoma. Piu in generale, contrastare
il razzismo scientifico sul suo stesso terreno espone arischi e pud produrre effetti perversi, poiché“... avoler
fondare I’ antirazzismo sull’ affermazione (sbagliata) che le razze non esistono in biologia ..., s rischiadi
trovarsi un giorno costretti ad ammettere il razzismo qualorafosse acclaratal’ esistenza delle razze”.

Sebbene la nozione di razza avesse ancora validita scientifica ai tempi in cui fu scrittala carta costituzionale,
i padri costituenti I’ utilizzarono con altra finalita: escludere le discriminazioni compiute in suo nome (come
avvenuto solo qualche anno prima). E, cosi facendo, affermare |’ uguaglianza di diritti e dignitadei cittadini
nonostante le diversita. In unalingua per giunta chiara e semplice, che si rivolgevaal senso comune. Come
ha detto il presidente della Corte Costituzionale Paolo Grossi, il testo e in questo senso ancora valido come
“monito all’ odio razziale”.

L’ uguaglianzadei diritti trascende qualsiasi diversita. Mentre, paradossalmente, la negazione scientifica
dell’ esistenza delle razze finisce per indebolire chi, comei padri fondatori, utilizzala nozione di razzain
chiave antirazzista.

Lastrategiadi questo antirazzismo scientifico, oltre a prendersela con un nemico ormai minoritario come il
razzismo scientifico rispetto ad altre forme di intolleranza— anche se non estinto, soprattutto nel mondo
anglosassone, si veda ad esempio il libro del giornalista scientifico Nicholas Wade, Una scomoda eredita
(Codice Edizioni, 2015) —rischia cosi di ottenere il risultato contrario a quello auspicato.

Le ultime pagine del libro di Pichot denuncianoi rischi del porre una correlazione tral’ unita genetica della
specie umanae I’ uguaglianza del diritti; che equivale ad applicare unalogica specularmente rovesciata a
quelladi coloro che fondarono le disuguaglianze dei diritti sulla base di differenze anatomiche (che fossero il
colore dellapelle o laformadel cranio).

Queste considerazioni fanno pensare che su questioni riguardanti i diritti fondamentali dell’ uomo le
argomentazioni di tipo scientifico sono fuori luogo. Ben vengail contributo di chimici, biologi e medici in
guestioni tecniche, comei benefici della vaccinazione di massa, o lavalutazione se continuare ausare o no il
glifosate in agricoltura. Ma quando si tratta degli uomini e del loro diritti fondamentali, le misurazioni
scientifiche non devono entrare in gioco. Affermare I’ uguaglianza dei diritti nonostante ladiversitaele
possibili disuguaglianze, significa affermare che nel loro essere uomini gli uomini non si riducono aun
insieme di qualita oggettive, non sono cioé oggetti misurabili, “risorse umane” quantificabili. “Gli uomini
non sono né ineguali né differenti, sono incomparabili. Ed & perché sono incomparabili che sono uguali, ma
di quell’ uguaglianza che non si fonda né sulla misura né sulla comparazione, |’ uguaglianza nei diritti e nella
dignitd” (Pichot, p. 435).

E viene da chiedersi come mai |e esposizioni mediatiche di biologi e genetisti sui problemi del razzismo
siano molto piu numerose di quelle che riguardano i possibili utilizzi (anche commerciali) dei genomi umani.

L’ antirazzismo scientifico si limita a contrastare il razzismo scientifico; come se questo fosse il razzismo tout
court, e non una delle sue declinazioni storiche in un preciso contesto geografico. E vero che I’ aggettivo



“razzista’ compare allafine dell’ Ottocento con le prime teorie sulla razza; matalvolta, come sostiene il
linguista Lucien Febvre, un contenuto puo esistere primadel nome che gli da espressione. Soprattutto se al
razzismo diamo una definizione pit ampia, che trascende I’ accezione biologicadi razza. Allorail fenomeno e
molto piu antico, e si presenta ogniqualvoltai pregiudizi etnici (che comprendono, in una nebulosa indefinita,
sialadiscendenza del sangue che lareligione, lalingua e la nazionalita), vengono piegati politicamente alla
legittimazione di pratiche discriminatorie e di sfruttamento. E questa la prospettiva adottata dallo storico
Francisco Bethencourt nella sua vasta ricognizione sul fenomeno in Occidente (“Razzismi”, 2017, 1| Mulino).
Razzismi, appunto, declinati a plurale, per viadel loro mutare secondo le diverse epoche: dalle crociate,

all’ espansione oltremare, fino ai nazionalismi della seconda meta dell’ Ottocento.

Il libro € molto erudito, e si terminalalettura arricchiti di nozioni. Manon aiuta adefinire il razzismo nel suo
specifico, ein cosa s differenziarispetto al pregiudizio etnico o alaxenofobia. Cosadi cui avremmo
bisogno in un’epocain cui si usal’ epiteto “razzista’ a destra e a manca, svuotandolo di significato.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







