DOPPIOZERO

Una cartogr afia della tecno-arte

Daniela Angelucci
17 Marzo 2018

La sempre maggiore distanzatrale pratiche artistiche e le nostre vite quotidiane sembrafarsi ancora piu
estrema nell’ osservazione di alcune opere o eventi dell’ arte contemporanea. La sensazione e quelladi un
percorso che, partito dalla necessaria conquista moderna dell’ autonomia dell’ arte da altri ambiti, come la
morale o lareligione, si e risolto oggi in una estenuata lontananza, un dissolvimento della potenza dell’ arte e
della suaimportanza nelle nostre esistenze. Anche quando subentra un altro principio, questo pure del tutto
eteronomo, ovvero quello del mercato. In ogni caso, |’ esperienza artistica sembra essere divenuta oggi, per lo
piu, qualcosa di separato, isolato dalle dimensioni che hanno un peso forte nella nostra esistenza individual e,
sociale, politicain senso ampio. Come fare aritrovare il senso radicale di un’ arte che possa invece parlarci
davvero, o addiritturaincidere e cambiare le nostre vite? E come fare aritrovarlo senza cadere nel recupero
di aspetti moralistici, o addirittura di propaganda?

Il libro di Vincenzo Cuomo, Una cartografia della tecno-arte, prende I’ avvio dallaipotesi generale e
convincente secondo cui I’ arte ha sempre a che fare con la consapevolezza delle nostre forme di vita. Tanto
chei due principali modi della esperienza estetica— la contemplazione nella distanza e I’ immersione

nell’ ambiente estetico — esemplificano due diverse possibilitadi descrivere i meccanismi antropogenici,

al’ origine dell’umano. Latradizional e idea dell’ esperienza artistica come esperienza contemplativa,
possibile proprio grazie a protettivo distacco trail mondo reale e quello fittizio, farebbe riferimento all’ idea,
che I’autore ritrova nel lavoro del filosofo Christoph Tlrcke, della freudiana coazione a ripetere come
principale elemento civilizzatore.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/una-cartografia-della-tecno-arte
https://test.doppiozero.com/daniela-angelucci

]
|

I

L’ arte sarebbe allora uno dei modi tipici dell’umano di ripetereil trauma per padroneggiarlo, per farlo
impallidire e assumerlo “sotto la propriaregia’.

L’idea aternativa, minoritarianel corso della storiadel pensiero e piu frequente invece negli ultimi anni, €
guella secondo cui quellal’ esperienza estetica siain primo luogo immersiva. Cuomo fariferimento in questo
caso allateorizzazione del filosofo Peter Sloterdijk, e allasuanozione di “climadi vizio”, valeadirea
quell’ ambiente protettivo che consente ai “viziati”, cioe i heonati umani caratterizzati da una costitutiva
fragilita, lamessatra parentesi e laprotezione dai meccanismi di selezione naturale. Le “isole di vizio” sono
quindi sfere di comfort, la primadelle quali € |a diade madre-bambino — e ancora prima la sferaintrauterina



—, dacui nasce quel tratto simbiotico ricercato per tuttalavita dagli esseri umani nel rapporto con I’ atro.

Cio che s ripete nellavitadi un individuo dopo il trauma della nascita e laricostruzione di ambienti di vizio,
cioe un tentativo sempre rinnovato di “accasamento nel fuori”. E |I’elemento con cui s instaura unarelazione
simbiotica, primaancora dell’incontro con I’ altro individuo, € I’ambiente in cui si € immersi. Questa seconda
e minoritaria concezione dell’ esperienza dell’ arte — a cui Cuomo aggiunge un terzo meccanismo, quello della
“rotturadei limiti corporei” e della* protesizzazione tecnica del corpo biologico” — diventa predominante
nella contemporaneita. Si tratta dunque di un paradigma essenziale per intendere il motivo profondo di
un’ampia area di sperimentazioni tecno-artistiche della contemporaneita, cui |’ autore, dopo aver gettato le
basi teoriche, dedica spazio nella parte centrale del libro.

Al di ladell’interessante indagine dei vari esempi di arte contemporanea che producono un effetto di questo
tipo, edi cui il libro si occupain modo diretto (body art, video art, cinema espanso), dal punto di vista teorico
appare significativala proposta di individuare in questa nuova modalita delle relazioni simbiotiche e
immersive con |’ambiente — cosi ben riconoscibili nel campo attuale delle sperimentazioni artistiche — un
abbandono dell’ ambito simbolico, indicato anche nel sottotitolo del libro. L’ autore cui si fa principalmente
riferimento proponendo il concetto di simbolico — e latriade simbolico, reale, immaginario — é 1o
psicoanalista Jacques Lacan, per il quale con dimensione simbolica si intende quelladel linguaggio, della
legge, della rappresentazione. In altri termini, come afferma Cuomo, di cio che dona ordine e senso. Matale
spostamento anche della teoriaverso lo studio del non simbolico (ovvero verso un contatto appunto piu
immediato con le tensioni vitali ei flussi di intensitd) viene rintracciato dall’ autore anche in atri lavori della
tarda modernita teorica novecentesca, in libri pubblicati negli anni Settanta come L’ Anti-Edipo di Deleuze e
Guattari, Economia libidinale di Lyotard, Lo scambio simbolico e la morte di Baudrillard. Qui, afferma
Cuomo, la barra significante, cioe cio che consente la partizione sociale, culturale, di genere, diviene
evanescente, e cio conduce ad effetti psico-sociali ambivalenti, alla“radicata e dis-ordinata ambivalenza del
capitalismo”. Ma e davvero possibile pensare una esperienza estetica radicalmente fuori dal simbolico?

In un primo senso, propongo addirittura di radicalizzare latesi del libro. La possibilita di veder emergere
qualcosa al di ladellasemplice rappresentazione, al di ladel significato, del messaggio, del ssmbolo dunque,
e lapossibilita stessa dell’ esperienza estetica, che si compie proprio quando vediamo |’ impensabile, cioé
quando vediamo apparire proprio cid che non si pud pensare attraverso il pensiero simbolico. D’ atro canto,
pero, vorrel sottolineare che questo “al di fuori di senso” é appunto un al di fuori, un al di la(enonunal di
gua, un ritorno all’ origine), cioe si pud esperire nell’ arte solo passando attraverso il simbolo e’ elemento
rappresentativo. Utilizzando un autore citato dallo stesso Cuomo, cioe Deleuze, tale paradosso si puo
descrivere utilizzando una delle sue invenzioni concettuali, quelladi “deterritorializzazione”, operantein
particolare nel testi scritti con lo psicoanalista Guattari. Nel caso dell’ operadi Kafka, ad esempio, assistiamo
secondo Deleuze e Guattari (che allo scrittore dedicano un libro nel 1975) ad una “ deterritorializzazione del
linguaggio”, cioé alatrasformazione del linguaggio stesso in qualcosadi extralinguistico, di non simbolico,
non mimetico né meramente rappresentativo. Questa defunzionalizzazione della lingua compiuta dalla
|etteratura potrebbe valere dunque per tutte le arti, in grado appunto di trasformare un simbolo in qualcosa di
letterale, di non sostituibile, né rappresentativo di qualcos atro, se non della propria stessa potenza.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







