DOPPIOZERO

Michel Foucault. L e confessioni della carne

Antonio Lucci
3 Aprile 2018

Con la pubblicazione di questo volume |V della Storia della sessualita, I’ opera pianificata da Michel
Foucault nel 1976 e lasciata incompiuta a causa della sua prematura morte, viene dato alle stampe uno degli
ultimi tasselli, se non I’ ultimo, per comprendere in che direzione stesse andando la teoria del grande
pensatore francese nelle ultime fasi della sua produzione.

Lalettura della ponderosa opera (426 pagine) divise in tre macrosezioni (La formation d’ une expérience
nouvelle, Etre vierge, Etre marié) [Laformazione di una nuova esperienza, Essere vergini, Essere sposati] e
da 4 annessi, attesa da piu di trent’anni dal pubblico specialistico e non, provoca nel lettore sentimenti
contrastanti.

Se fosse possibile esprimere in un unico aggettivo questo libro di Foucault, quello che mi verrebbe, di primo
acchito, da utilizzare e “inappariscente”.

Il lettore che si aspettasse, infatti, dalle pagine di Les aveux de la chair [Le confessioni dellacarne] la
rivelazione conclusiva, la parola finale, di Foucault sulla sessualita, o sulla suavita (come ci si sarebbe potuti
d altro canto aspettare, visto che, come nota Frédéric Gros nella suaintroduzione, il libro € stato corretto con
acribia dall’ autore francese fino a un mese prima della morte), rimarra sicuramente deluso.

Nessuna confessione della carne dell’ autore in Le confessioni della carne. Foucault rimane, in questo quarto
libro della suaincompiuta Soria della sessualita (mancano all’ appello 4 dei libri originariamente
programmati da Foucault), sulla sciadel due che lo avevano preceduto, L’ uso dei piaceri e La cura di sé, cosi
come egli resta sulla sciadelle analisi che fin dagli inizi degli anni *80 avevano segnato i suoi interessi nel
corsi tenuti al Collége de France: quelle sulla costituzione del soggetto nel mondo antico.

Se, infatti, il volumell elll dellastoriadella sessualita erano stati dedicati al modo in cui — nel mondo
pagano tardoantico, e in particolare nelle scuole filosofiche — la sessualita era stata ricompresa entro un
sistema etico-pratico mirato a costituire un soggetto sovrano, padrone di se stesso, il volume IV e da
comprendersi all’insegna della continuita con i precedenti, malgrado |o spostamento del focus a periodo
cristiano.

Foucault analizza, infatti, la sessualita dei primi secoli del Cristianesimo (con particolare interesse ai secoli
I1, 11l e V), impegnandosi a sottolineare come essa sia da comprendere, e da ricomprendere, entro le
coordinate etiche che gialo stoicismo (e in generale lafilosofiadegli ultimi secoli dell’ antichita pagana)
aveva contribuito a delineare, pur sottolineando di voltain voltale differenze specifiche apportate dal
Cristianesimo.

Il testo, come detto, & diviso in tre macrosezioni: la primafunziona, tral’ altro, da parte introduttivo-

metodol ogica, ponendosi fin dal titolo la domanda sulle condizioni, e sulla qualita specifica, della nascita
dell’ esperienza della® carne” propriamente cristiana. Nella seconda e nella terza sezione, invece, vengono
analizzate nello specifico due delle esperienze della“carne’, vale adire del corpo sessuato, che saranno al


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/michel-foucault-le-confessioni-della-carne
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci

centro delle elaborazioni teoriche cristiane dei primi secoli: vale adire laverginita (sezionell) eil
matrimonio (sezione I11).

Queste tre macrosezioni sono aloro voltaripartite in ulteriori sottocapitoli, che seguono un andamento
argomentativo, si potrebbe dire, “ decostruttivo”, nel senso di un close reading ermeneutico dei testi antichi
che Foucault ritiene particolarmente paradigmatici per descrivere |’ esperienza della sessualita nel primi secoli
del Cristianesimo.

La prima sezione riprende e articola un tema caro al’ ultimo Foucault, quello delle tecnologie del soggetto,
quelle “tecniche del S&" che Foucault, in un famoso seminario del 1982 presso I’ Universitadel Vermont, ha
portato alla fama della critica, facendone un strumento-cardine delle analisi in campo storico-culturale che
verranno dopo di lui. In particolare, I’ oggetto delle analisi foucaultiane e il Pedagogo di Clemente
Alessandrino, un libro che incontral’ interesse del pensatore francese in quanto teorizzazione di un “regime’
(p. 17), di un insieme prescrittivo di regole mirato ainsegnare “|’ arte di vivere cristianamente” (p. 12).
Questa “arte di vivere’, che traduce nel linguaggio foucaultiano il greco “tekhne peri bion” (p. 11), non &
altro che un modo per indicare come il soggetto non siacheil risultato di una serie di tecniche, di “arti”, vale
adiredi azioni edi ripetizioni di azioni, di riflessioni e esercizi del pensiero, che |o costituiscono
stratificandosi, e non qual cosa che sia fisso, stabilito da una cosiddetta “natura umana’ che ne indirizzerebbe
la condotta. Questa, per lo meno, e1’idea di soggettivita che Foucault ritrova, in questa primissimafase della
trattatistica cristiana, come eredita del concetto di soggetto proprio del mondo filosofico tardoantico che era
stato analizzato nei precedenti volumi della Storia della sessualita.

Nel testo di Clemente Alessandrino, in particolare, Foucault trova prefigurate due linee direttive che
influenzeranno tuttal’ etica cristiana, e per questo lo ritiene particolarmente rilevante: da un lato viene
affrontato il tema dellaverginita, e dall’ altro quello della concupiscenza.

Questi due nuovi temi, dal canto loro, nell’ interpretazione foucaultiana rispecchiano due cambiamenti interni
al Cristianesimo stesso, 0 meglio, due conseguenze legate alla sua strutturazione come Chiesa (Foucault
ripete piu volte che uno dei punti piu importanti dellareligione cristiana é che essa e stata la primareligione
del mondo antico a strutturarsi come Chiesa): |’ affermazione della disciplina penitenziale e quella dell’ asces
monastica. Entrambi questi fattori avranno delle conseguenze molto rilevanti nella storia del soggetto
occidentale: , infatti, da un lato indirizzeranno e segneranno |e modalita del rapporto a sé del soggetto,
mentre dall’ altro andranno nella direzione dell’ instaurazione di un legame trail concetto di male e quello di
verita.

Questo punto € da tenere particolarmente in considerazione, in quanto, per Foucault, il tipo di soggetto che s
da entro un preciso contesto storico € dapors a termine delle pratiche che — instaurate siatramite I’ esercizio
individuale che tramite le pressioni verticali degli apparati di sapere e di potere (tracui rientraancheil
dispositivo-religione) — ne costituiscono I’ esperienza. In questo senso anche |’ esperienza cristiana della
“carne”’ e da comprendersi come un modo di conoscenza e trasformazione di Sé tramite se stessi.

Se, come visto, questaideacheil Sé siadaporre alafine di unaserie di pratiche, di esercizi, € interpretata da
Foucault in continuita con le pratiche del Sé del mondo antico-pagano, sono invece il battessmo ela
penitenza a creare lo spartiacque decisivo, il proprium del momento cristiano nella creazione di una “nuova
esperienza’ della sessualita, come la chiama Foucault, ma anche — si potrebbe dire sviluppando I’ idea
foucaultiana—“dell’ esperienza di una nuova soggettivitd’ tout court.



Il battesimo e la penitenza, infatti, sono i due momenti in cui si passadal paradigma del soggetto pre-
cristiano aquello del soggetto cristiano. Per capire questo passaggio, come immagine paradigmatica per il
tipo di soggettivita“antica’” puo essere presala metafora utilizzata da Marco Aurelio, e resa celebre da Pierre
Hadot, della*“ cittadellainteriore”: un luogo fortificato, inespugnabile, che tramite unavita di esercizi, di
pratiche, di ripetizioni, il soggetto mira a costruire come luogo in cui niente puo sottometterlo, in cui nessun
evento esterno puod espropriarlo da se stesso. Questa soggettivita mira ad avere pieno possesso di Sé, anon
essere mal “eterodiretta’ : né dalle circostanze dellavita, né dagli atri. Lacittadellainteriore e autarchicae
fortificata, in essa possono trovare conforto sial’ uomo piu potente del mondo, come I'imperatore Marco
Aurelio, che uno schiavo comeil filosofo Epitteto. Rispetto all’ autarchia della cittadellainteriore anticail
cristianesimo introduce un nuovo tipo di soggettivita, che ha come punto di partenza la constatazione di
un’insufficienzaradicale del soggetto: il battesimo e la penitenza ne sono lariprova. Entrambe queste
pratiche, infatti, certificano il fatto che per salvarsi, nel modo di vedere il soggetto introdotto dalla cristianita,
non si basta a se stessi: non ¢’ e salvezza senzail battesimo, ossiatramiteil lavacro del peccato originale da
parte di Dio, che lo concede tramite un atto di grazia e di generosita totalmente libera e sovrana, cosi come
non ¢’ e salvezza tramite la penitenza, che —in particolare nel cristianesimo dei primi secoli — aveva carattere
spettacolare, pubblico, ostentativo.

L a penitenza doveva essere pubblica, perché il soggetto, in qualche modo, “morisse” a mondo di una morte
sociale, ritualizzata, e potesse, tramite il perdono della comunita, continuare avivere da“trasfigurato” in
attesa del giudizio finale. In questo senso, la spettacolare pratica di confessione pubblica dei peccati che €
spesso al centro dell’ interesse di Foucault, I’exomologesis (a cui € dedicato anche I’ annesso 2 del testo),
rappresenta la versione simbolica del martirio, della pratica, cioe, che testimoniava dell’ esistenza di un valore
superiore allavitadi questo mondo tramite il proprio annientamento. Se nel martirio questo annientamento
erafisico, nell’exomologesis la morte che il soggetto si datramite |a patetica confessione di colpevolezza di
fronte alla comunita e una morte simbolica.

Senza la confessione, senzal’ esposizione, che assumeva purei caratteri dell’ espropriazione, del soggetto ad
operadell’ istanza comunitaria, di Dio, o della Chiesa, non ¢’ era salvezza: in questo diventa emblematico, per
Foucault, I’ episodio di Caino (ripreso nell’ annesso 4) nell’ interpretazione di Giovanni Crisostomo: la colpa
del primo fratricida non sarebbe tanto quella della violenza commessa ai danni di Abele, quanto I’ aver taciuto
—unavoltainterrogato — il fatto aDio. L’ assenza di confessione, non I’ omicidio, € stato quindi il peccato
mortale di Caino. Questainsistenza sulla verbalizzazione ai fini della penitenza, porta anche, indirettamente
(Foucault non lo dice esplicitamente, se pure le sue analisi sembrano andare esattamente in questa direzione)
allaformulazione di una nuovateoriadel soggetto, tutta cristiana: quella che non vede piu il soggetto stesso
come un insieme, comeil risultato di un fascio di azioni, da cui la soggettivita scaturirebbe come punto
finale, bensi come un qualcosa di dato, segnato fin dall’inizio dal marchio —ad esempio — del peccato
originale, e che puo (e deve) essere influenzato, corretto, tramite una serie di azioni, e che deve essere portato
allaluce tramite un processo di continua verbalizzazione.



[llustrazione di Alphachanneling.




Vedremo in seguito come quest’idea sara, da questo punto in poi del libro, lalineadirettiva di tutte le sue
analisi “archeologiche’. Questo processo di riduzione e di riconduzione degli atti al soggetto troverai suoi
ultimi e pit compiuti sviluppi nelle pratiche confessionali, che all’ inizio — nell’ exomol ogesis — erano invece
per lo piu mirate allarottura, alla destituzione della (vecchia) soggettivita.

L’ideadi “espropriazione della soggettivitd’ propriadel Cristianesimo trova, secondo Foucault, adeguata
rappresentazione nel mutamento che le pratiche di direzione di coscienza assumono tra mondo pagano e
mondo cristiano. Se nel mondo filosofico antico la direzione di coscienza era una pratica situativa,
occasionale, potremmo dire, legata al superamento di un evento traumatico o di una situazione puntuale (ci s
affidava, in un momento personale difficile, aun filosofo 0 a un uomo saggio, che impartiva per un certo
periodo di tempo unaserie di esercizi fisici e spirituali a fine di oltrepassare il momento critico), nel mondo
cristiano — e in particolare nel monachesimo — essa diventa un’istituzione, mirata a “ esteriorizzare” il
soggetto, che — nella pratica della confessione continua — viene espropriato, e “consegnato” aun altro, chelo
deve guidare. Questa guida € indispensabile nel cammino di introspezione e di elevazione che deve fareil
cristiano: per questo il monastero, e lavitadel monaci cenobiti, € quella che viene presa come esempio ideale
nella letteratura cristiana. 1| cenobio diventa quel laboratorio privilegiato in cui € possibile attuare a meglio
quelle pratiche di direzione di coscienza che altrove — ad esempio nel caso del monachesimo anacoretico —
sono difficilmente regolamentabili e osservabili. Inoltre la direzione di coscienza si struttura— sotto il nome
di oboedientia — come vera e propriatecnologia del Sé, attaa“educare” il perfetto cristiano alla
mortificazione della propria volonta.

Tutta |’ obbedienza monastica si configura come una progressiva abolizione dellavolonta, che si attuavain
passaggi progressivi: volere —in prima battuta— quello che vuole un altro, cessare — poi — di resistere alla
volonta altrui e, infine, cessare di volere tout court. Queste tre tappe erano I’ obiettivo di una serie di esercizi,
di tecnologie del Sé, il cui lato “espropriante” e evidente (soprattutto se le si confronta con quelle tecniche
ascetiche proprie del mondo antico — come gli esercizi spirituali degli stoici —che erano mirati alla
costituzione di un soggetto autonomo e autarchico), e che possono essere ricondotte atre ordini di pratiche:
I’ esercizio di un’ obbedienzatotale, I’ esercizio di un’ obbedienza formale (ossia che doveva essere esercitata
di per &, indipendentemente dai contenuti) el’ esercizio di un’ obbedienza che é fine a sé.

Il paradosso di questi esercizi ascetici di distruzione dellavolonta é che —in particolare nel 1V secolo—si
pongono secondo Foucault come laformalizzazione di una tendenza anti-ascetica del Cristianesimo. Essi,
infatti, ponendo I’ accento sull’ espropriazione del Sé e sull’ abbandono della volonta tramite I’ esercizio di

un’ obbedienza assoluta, si ponevano come istanze di controllo sulle tendenze piu estreme — si potrebbe dire
addirittura anarchico-individualistiche — dell’ ascetismo individualista degli anacoreti. Questi, con leloro
pratiche estreme di macerazione della carne, risultavano essere una pericolosa istanza anti-sistemica, che
doveva essere regolamentata, ricondotta entro la struttura della Chiesa: questa, in quanto istituzione che si
andava sempre piu consolidando, anche nei suoi rapporti con il potere politico, non poteva permettere che s
diffondesse I’ idea che |a sal vezza era possibile anche senza la sua mediazione. E in questo contesto che si
situal’analis foucaultianadel concetto di discretio in Cassiano: questo concetto, che indicaval’ unione dello
sguardo su di sé e dellaverbalizzazione di sé che erano necessari per raggiungere la salvezza, da un lato, in
generale, era stato concepito come “giusto medio”, ossia come strumento che permettesse a monaco di
distinguere tra bene e male, dall’ altro come riconoscimento siadel giusto momento che della giusta
proporzione in cui dovevano essere messe in atto le pratiche penitenziali.

Queste, infatti, non solo non sono sufficienti, ma potevano addirittura essere controproduttive nel cammino
verso la salvezza: esse potevano, infatti, indurre il soggetto a credere che la salvezza fosse ottenibile tramite
il solo esercizio ascetico, e non tramite la necessaria mediazione della Chiesa. La pratica della discretio
consisteva proprio nell’ abbandono della libera volonta, che dovevafare spazio aladirezione di coscienza:



unadirezione totale, che diventail smbolo, in questaterra, dell’ abbandono a Dio e alla sua Grazia, senzala
guale — libera e incondizionata, e che in quanto tale non poteva essere “ costretta’ ad avverarsi tramite gli
esercizi ascetici — la Salvezza non e possibile.

Nella seconda sezione del libro Foucault tratta del tema della verginitanel Cristianesimo, che assume un
ruolo centrale in quanto prefigurazione della vita nell’ Aldila. Anch’ essa viene descritta nei termini di una
“tecnologia’ (p. 161), di unatecnologiadel Sé, che mirava alla salvezza del corpo tramite un lavoro
dell’animasu di Sé (p. 175): questo punto appare estremamente rilevante, se si considerala classica
interpretazione del Cristianesimo come religione dualista, che separa corpo e anima, o che svalutail corpoin
funzione dell’ anima

Se, infatti, questo puo essere vero per alcuni momenti storici e per alcune posizioni teoriche e dogmatiche
entro il Cristianesimo stesso, Foucault ci mostra come il panorama sia estremamente differenziato, e come
nei primi secoli il corpo avesse unafunzione centrale, e non solo come strumento, ma anche come finein sé.

Laverginita ha un posto centrale, secondo Foucault, nelle trattazioni cristiane dei primi secoli, perché essa
diventail “campo di battaglia’ che serve a Cristianesimo per separarsi dal paganesimo, da un lato, (che dal
canto suo tenevalaverginitain grande considerazione), e dallagnosi, dall’ atro. Per questo la verginita
teorizzata dagli scrittori cristiani dei primi secoli € qualcosa che viene da un posizionamento dell’ anima nei
confronti di Dio, e non daun insieme di regole esteriori (come invece viene imputato alla verginita pagana),
ed non € legata a un rifiuto del corpo, come invece accadevain alcune sette gnostiche, maal tentativo di
raggiungere, per il corpo, lo stato di perfezione antecedente alla Caduta giain questa vita. Latrattatistica
cristiana sulla verginita & — secondo Foucault — un momento centrale nell’ evoluzione, o meglio, nella
“costituzione” del soggetto cristiano, in cui e possibile, da un lato, vedere ancora le tracce del modo stoico
greco-romano di intendere la soggettivita, mentre dall’ altro appare evidente |’ instaurarsi di quella che
abbiamo visto essere una “nuova esperienza’ della carne. Le tracce (maanchei segni di un incipiente
mutamento) del modello pagano di soggettivita sono daritrovare, secondo Foucault, nelle parti della
trattatistica cristiana sulla verginita che descrivono quest’ ultima secondo un modello “agonistico”, come lotta
(sportiva) e come difesa (militare). Il proprium del modello cristiano di soggettivita, invece, e dariscontrarsi
nella sempre rimarcata necessita di sottoporsi alla direzione di coscienza, a fine di non cadere in tentazione.
Quello che merita di essere sottolineato nell’ argomentazione di Foucault, € che la metaforica dellalotta,
onnipresente nella trattatistica cristiana sul tema della verginita, indica come la cittadella interiore pagana,
ormal, nel Cristianesimo sia costantemente sotto assedio: il mondo interiore del cristiano e costantemente
sotto minaccia, il peccato originale ha spossessato originariamente il soggetto da se stesso, insinuando

I” Avversario nel suo nucleo piu intimo. In questo contesto diventa ancorapiu chiaro il ruolo delladirezione
di coscienza: se neanche la cittadella interiore della soggettivita e piu sicura, se essa € costantemente
travagliata, minacciata, da un nemico che albergain essa, oltre che posta sotto assedio dal mondo esterno, &
solo da un intervento esterno, dall’ arrivo di Dio o dei suoi rappresentanti terreni, che prendono laformadella
comunita della Chiesa (non a caso spesso descritta come un esercito), che essa puo essere salvata.

Laterza sezione del testo € dedicata al matrimonio, che viene analizzato come pratica spesso postain
relazione oppositiva ala verginita nella trattatistica cristiana, che si focalizza sul tema per 1o piu a partire dal
IV secolo. Secondo Foucault questo interesse va contestualizzato con il paralelo rafforzarsi e
istituzionalizzarsi dell’ ascetismo monastico. Se il monachesimo prendeva progressivamente piede, da un lato,
dall’atro portava con s€il rischio di allontanare il Cristianesimo dalla gente comune, che avrebbe potuto
vedere nelle ascesi e negli ideali monastici qualcosa di irraggiungibile, un modello troppo lontano dalla
quotidianita. Si affermo, di conseguenza, la trattatistica sul matrimonio come tentativo di regolamentare
quella sfera della vita e della comunita che non poteva essere sottoposta a regime di regole a cui venivano
sottoposti i monaci: una sorta di quotidianizzazione dell’ ascesi (p. 250), che — nata come praticadi rottura



con questo mondo — si ritrova paradossalmente rovesciata in una pratica di gestione dellavitanel mondo. la
gestione della vita matrimoniale prende, nella trattatistica, soprattutto |aforma della gestione della vita
sessuale entro il matrimonio, o meglio, il matrimonio viene visto (ad esempio nella grande trattatistica
dedicata all’ argomento da Giovanni Crisostomo) come un modo per regolamentare la sessualita. E in queste
pagine che Foucault si dedicaa confronto filosofico piu interessante di tutto il libro: quello con il

Sant’ Agostino del De Genesi ad Litteram e del De bono coniugali. La strategia foucaultiana segue anchein
guesta interpretazione lalinea che abbiamo rilevato nelle sezioni precedenti: quella di individuare continuita
e discontinuita tra pratiche mirate alla costituzione del soggetto nel mondo pagano e nel mondo cristiano.

La continuita viene ritrovata da Foucault nel fatto che, anche nella discussione agostiniana del matrimonio, la
questione centrale e quella dell’ autonomia del soggetto. |1 matrimonio servirebbe afar si che il soggetto
cristiano “normale” (quello che non appartiene agli estremi virtuosi dellaverginita e del monachesimo) non
siapredadellalibido: e per far si che esso non lo sial’istituzione del matrimonio € necessariain quanto tale,
cioe in guanto istituzione. Per questo Agostino utilizza, per descrivere il matrimonio, i termini latini di foedus
e pactum, derivati dal lessico giuridico. Questaistituzionalizzazione corrisponde a una regolamentazione
delle spinte sessuali, che — in quanto involontarie — non possono essere vietate, e quindi devono essere
inserite in una cornice regolamentativa che impedisca che esse prendano il sopravvento sulla volonta del
Soggetto.

Come s pud notare anche in questo punto, resta centrale, come lo era per |’ antichita pagana, il tema del
soggetto, o meglio, la domanda “ come posso appartenermi?”’

Vale lapena, avviandoci alle conclusioni, di riportare la discussione foucaultiana del concetto agostiniano di
libido. Secondo Agostino, commenta Foucault, il sesso, di per sé, non e da considerare peccato: altrimenti
sarebbe stato inspiegabileil fatto che Dio avesse creato la differenza sessuale gia nel Paradiso, prima della
Caduta. Il sesso (che qui coincide con I’ organo sessuale maschile) diventa peccaminoso, e crea vergognain
Adamo ed Evadopo la cacciata, non in quanto tale, ma a causa del suo movimento involontario.

Per Agostino, infatti, nella condizione paradisiaca, la sessualita era totalmente legata ala volonta: gli organi
sessuali seguivano gli ordini dell’intelletto, e per questo il loro movimento, atto di liberta, non costituiva
peccato. In seguito a peccato originale, essendosi insediata la concupiscenzanei cuori degli uomini, avendoli
essa in qualche modo “ spossessati” del proprio Sé, gli organi sessuali diventano “sui juris’: Seguono un
ordinamento proprio, che non risponde alla volonta. Qui stalavergogna, qui il peccato: nell’ aver abdicato
unavolta per tutte, a causa del peccato, alla completa sovranita su se stessi. Tutto quello che verrain seguito,
inclusal’istituzione matrimoniale, sarail tentativo, sempre incompleto, visto che ormai le porte della
cittadella interiore sono state aperte — una volta per tutte — all’ Avversario, di riottenere la giurisdizione su di
Se.

Foucault non accennamai, in questi luoghi, a tema dell’inconscio. Eppure appare evidente come quella che
Foucault riporta, tramite lateoriadellalibido di Agostino, siala narrazione mitica della nascita dell’ inconscio
(in Occidentale). E come se, dlafine del lavoro di Foucault, che si maschera— come detto in apertura— da
commentario non spettacolare ad alcuni testi dimenticati dellatrattatistica cristianadel primi secoli, venga
avanzata, invece, un’ipotesi assolutamente radicale relativaa processo di civilizzazione: I'ideachele
tecnologie del Sé cristiane si dividano da quelle pagane nellamisurain cui esse abbiano portato alla
creazione del soggetto dell’inconscio, vale adire di un “i0” nascosto, portatore di atti originari, la cui
esistenza influenzera tutta la vita cosciente dell” individuo.



Un soggetto sconosciuto — ameno nellalente interpretativa foucaultiana— al mondo tardo-pagano tanto caro
al filosofo francese, mondo che invece vedevail Sé come un risultato di atti, come una stratificazione di
€sercizi, e non come una sostanza. Di questo nuovo soggetto, il soggetto-inconscio cristiano, il soggetto del
peccato che ci abita e che ci spinge ad agire, era possibile una storia, la storiadi una entita estranea posta al
centro dell’ 1o: una storia che necessitaval’ esplicitazione, la verbalizzazione, la veri-dizione.

Nel 1976, quando venne pubblicato il primo dei volumi della Storia della sessualita, Foucault aveva
annunciato cheil progetto avrebbe dovuto prevedere sei volumi. Il quarto el quinto avrebbero dovuto
portarei titoli, rispettivamente, di La femme, la mére et I’ hystérique, [Ladonna, lamadre e I’isterical e di Les
pervers[l pervers].

Questi volumi non vedranno mai laluce, maforse, anche solo dai loro titoli e dal terreno preparato da Les
aveux de la chair, traspare quella che sarebbe potuta essere non solo una storia della sessualitd, ma pure una
controstoria della soggettivita e forse, persino, del soggetto dell’ inconscio occidentale.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







