DOPPIOZERO

Comefarede male econtinuareavivere bene

Francesco Bellusci
5 Aprile 2018

Per secoli, da Socrate a Kant, nel modo di analizzare le nostre condotte morali, abbiamo confidato in una
sortadi “razionalismo” etico. Anche di fronte ai suoi giudici e agli alievi chelo assistono primadi berela
cicuta, Socrate raccomandadi non rinunciare mai alla conoscenza del bene e all’ autoesame che comporta,
convinto che dalla conoscenza del bene non potra non conseguire I’impegno a perseguirlo. Cosi Kant, che
inaugura lariflessione morale moderna, € persuaso che il ragionamento, non intralciato dainteressi,
inclinazioni o condizionamenti esterni, & sufficiente aobbligarci ad assumere una condotta morale. A
entrambi sfugge la fitta trama psicologica che separa e lega allo stesso tempo il momento in cui ragioniamo
su quali siano i nostri doveri eil momento dellaloro traduzione in criteri effettivi di condotta. In altri termini,
trascurano che la nostra agency morale, ovvero la capacita di autoinfluenzare le nostre azioni morali, non si
compone solo di un aspetto cognitivo, ma anche del repertorio di meccanismi con cui autonomamente
motiviamo, regoliamo, monitoriamo, |’ attuazione dei nostri pensieri morali. E il pit importante di questi
meccanismi € rappresentato dalle autosanzioni affettive, che inibiscono condotte nocive o inumane,
consentendo di evitarei sensi di colpa, lavergognaei rimorsi che minerebbero il nostro benessere, qualora
cedessimo a quelle condotte, o, addirittura, trattenendoci dal cedere ad esse anche se abbiamo la sicurezza di
non essere scoperti. E questala premessadacui parte |’ ultimafatica del piti eminente psicologo
contemporaneo, Albert Bandura, insignito nel 2016 da Barack Obama con la National Medal of Science,
pubblicato in Italiadalla Erickson, con il titolo: Disimpegno morale. Come facciamo del male continuando a
vivere bene, acuradi Riccardo Mazzeo. La presenza di questo potere autoregol atore e autosanzionatorio
nella nostra agency morale spiega, d’ altra parte, la celebre massima: “e meglio patire che infliggere il male”,
che Socrate formulanel Gorgia di Platone e considera ancora solo I’ effetto di una sceltarazionale.

Per Bandura, il soggetto che decide di infliggere il male, non sopporterebbe le reazioni autosval utative su se
stesso che ne deriverebbero: facendo del male, pur traendone vantaggi immediati o apparenti, vivrebbe male,
in conflitto con se stesso. Certo, e quella capacita di farsi due-in-uno, nell’ intimo dialogo del pensiero, di cui
Hannah Arendt parlo in un ciclo di lezioni agli studenti di New Y ork e Chicago, trail 1964 e il 1965,
riflettendo proprio sullamorale socratica. Ma siamo sicuri cheil malfattore o il criminale é colui che perde
guesta capacita? In altre parole, € possibile fare del male, compiere azioni nocive, e, tuttavia, continuare a
vivere in pace con se stessi? Bandura risponde affermativamente e, in questo libro teoricamente robusto e
ricco di case analysis, s'incaricadi spiegare il come e il perché avviene, in modo dettagliato, in vari ambiti
dell’ attivita umana oggi importanti anche per i riflessi sulla qualitaeil futuro della vita collettiva, integrando,
cosi, latradizione filosofico-morale con la prospettiva empirica e complessa della psicologia e della teoria
sociocognitiva.

| sistemi di controllo legali e sociali sono un disincentivo a compiere azioni crudeli, inumane, immorali, ma
sono un deterrente insufficiente, anche nel contesto del terribile Leviatano hobbesiano che usalalevadella
paura per mantenere |’ ordine. Abbiamo visto che le persone si astengono dal compiere quelle azioni
soprattutto perché autoregolano il passaggio dal ragionamento morale all’ azione basandosi sulle autosanzioni


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/come-fare-del-male-e-continuare-vivere-bene
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci

morali, che funzionano come una censurainternarispetto a propositi incompatibili con i principi morali. Sia
le persone “cattive” siale persone “buone”, ci ricorda Bandura, hanno, infatti, bisogno di vivere in pace con
se stesse, con le scelte fatte, e di valutare positivamente il proprio comportamento. Quindi, per adottare
condotte lesive 0 nocive, senza conseguenze negative per la propria autostima, le persone (maanche le
organizzazioni, i gruppi, le imprese) si disimpegnano da una condotta morale disattivando il meccanismo
delle autosanzioni. E lo fanno selettivamente e parzialmente. Come Amon Goth, il comandante nazista di un
campo di concentramento, che, mentre detta una lettera amorevol e e compassionevole per il padre malato,
estrae la pistola e fredda un prigioniero che gli sembra profondere poca energia nel lavoro. | principi morali
trasgrediti non sono messi in discussione, malaresponsabilita e alleggerita o rigettata, il senso di colpae
attutito o scomparso, I'immagine positivadi sé e conservata e scattano vere e proprie autoassoluzioni. Il che
spiegacome il fenomeno di atti crudeli, illeciti, dannosi, possa essere pervasivo ed endemico e come sia
necessario volta per volta smascherarlo. Bandura esamina le strategie di disimpegno che st mettono in atto in
guegli ambiti (lavalenzadel comportamento; gli effetti dell’ azione commessa; |’ assunzione di responsabilita
0 agency; la considerazione dellavittima), in cui di norma dovrebbe funzionare I’ autoregolazione morale,
rendendo cogente |’ esecuzione dei principi morali accettati. E |a casistica € molto ampia.



S
MORALE

[OIVIE FACCIAMO DEL R
CONTINUANDU A VIUERE BENE AN




Si possono “nobilitare” azioni crudeli, deleterie, in funzione di scopi superiori e onorevoli o di una causa
giusta: € lasalvezza della nazione di Israele che spinge Amir ad assassinare il premier Rabin, che ne sarebbe
inveceil traditore ei terroristi islamici compiono martirio e massacri perché ordinati da Dio. Si puo
giustificare un’ azione disumanain confronto a un’ altra subita e ritenuta piu disumana, operando una sorta di
assoluzione comparativa. Si puo perpetrare il male spostandone la responsabilitain capo ad altri, ale autorita
gerarchicamente superiori o distanti che hanno dato gli ordini, evitando cosi |’ autocondanna, cosi come
gueste autorita, nei gradi piu elevati, fanno in modo di non essere informate sul decorso completo delle
operazioni autorizzate e sugli attori coinvolti. Si possono, inoltre, minimizzare o distorcere gli effetti dannosi
delle azioni commesse, soprattutto se questi sono lontani 0 non visibili. Peggio ancora, si puo attribuire la
colpa del maltrattamento alla vittima stessa o deumanizzare la vittima. Bandura passa, poi, accuratamente in
rassegnai settori o i fenomeni sociali in cui piu frequentemente oggi si riscontrail ricorso a strategie di
disimpegno morale, con conseguenze pit 0 meno gravi: I'industria dell’ intrattenimento e delle armi;
I”amministrazione della giustizia penale; il mondo della produzione di beni di consumo nocivi alla salute o
delle speculazioni finanziarie; il terrorismo e lalottaal terrorismo; |I'impatto ambientale delle attivita
economiche. Un’indagine scientifica dei meccanismi con cui la moralita viene sospesa o estromessa da
condotte e atti deprecabili e nefasti e utile per spiegarli, non certo per giustificarli, precisa Bandura. Anzi,
serve arendere tutti pit consapevoli, opinione pubblica e decision makers, soprattutto di fronte alle strategie
autoassol utorie addotte per legittimare azioni e comportamenti, individuali, commerciali o politici, che,
secondo |o psicologo americano, compromettono i tre rimedi fondamentali per evitare, asuo dire, il collasso
del pianeta e della specie umana: rallentare il tasso di crescita della popolazione globale, sostituire nella
produzione energeticai combustibili fossili con le energie alternative, frenare |’ eccessivo consumo.

Rimedi su cui si registrano progressi, oscillazioni e ritardi, allo stesso tempo. Ma, quel che conforta delle
teorie e dellericerche di Albert Bandura sull’ agency umana € la conferma della presenza di un autocontrollo
morale, a prescindere dalle costrizioni giuridiche e sociali, che conduce gli esseri umani sempre avalutare gli
effetti sugli atri delle proprie azioni e agiudicars in base agli effetti della propria condotta. Con buona pace
di Nietzsche e di tutte le “genealogie” che hanno cercato di risalire ad una originaria e probabile valutazione
extramorale dei nostri comportamenti, in termini di forza o vitalita, ci € impossibile vivere“a di ladel benee
del male” e senza dare un valore morale alle nostre condotte. Tanto che per agire in modo immorale e
irresponsabile e vivere senza conflitti interiori, dobbiamo annullare o quantomeno indebolireil potere
regolativo delle autosanzioni morali, che normalmente inibiscono o censurano quel modo di agire. Insomma,
possiamo essere irresponsabili e felici, perd, invero, mai fino in fondo o totalmente o irreversibilmente.
Possiamo ancora sperare, allora, nella capacita di autodeterminazione morale di questo strano animale
chiamato uomo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




