
 

Dürer e le signore rifatte 
Aurelio Andrighetto
10 Aprile 2018

Albrecht Dürer, caricatura di una donna in una lettera indirizzata a Willibald Pirckheimer, 8 Settembre
1506. Penna e inchiostro. Norimberga, Stadtbibliothek.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/durer-e-le-signore-rifatte
https://test.doppiozero.com/aurelio-andrighetto


Brutto? No, sgraziato! Nella caricatura disegnata da Albrecht Dürer in una lettera indirizzata all’umanista
Willibald Pirckheimer, il sorriso idiota e sgangherato di una donna si fa largo tra le parole con lo stesso tratto
sciolto e sicuro usato per scrivere. In molti altri disegni, xilografie, incisioni a puntasecca e ad acquaforte
esposte nella mostra milanese Dürer e il Rinascimento tra Germania e Italia in corso a Palazzo Reale (fino al
24 giugno), lo stesso tratto svolge elegantemente le grazie delle lettere oppure delinea figure e ornamenti
prolungando e aggrovigliando lo svolazzo, sdoppiando il viticcio (Henri Focillon, Albrecht Dürer, Milano,
2004, p.16). 

 

Albrecht Dürer, Grande Passione, 1496-1511. Xilografia in 11 fogli, dettaglio del foglio Seppellimento.
Schweinfurt, Collezione Sch?fer.

Lo fa con una pendolarità tra grazia e disgrazia, per comprendere la singolarità della quale può essere utile
assistere alla proiezione del film Phantom thread – nella versione italiana Il filo nascosto – scritto e diretto da
Paul Thomas Anderson. Il film è dedicato al sarto britannico degli anni Cinquanta Reynolds Woodcock,
personaggio d’invenzione ispirato alla vita dello stilista spagnolo Cristobal Balenciaga Eizaguirre. Visito la
mostra dopo aver visto il film nel primo pomeriggio, in un cinema del centro affollato da signore avvizzite e
rifatte dalla chirurgia plastica nel modo peggiore: visi grotteschi e sgraziati come quello disegnato da Dürer
nella lettera indirizzata a Pirckheimer.



 

Albrecht Dürer, Adorazione dei magi, 1504. Olio su tavola. Firenze Galleria delle Statue e delle Pitture.

La mostra è dedicata all’influenza esercitata dallo stile all’antica dell’arte rinascimentale sulla cultura visiva
della Germania del sud, verso la fine del Quattrocento. Nello scambio culturale e artistico tra il sud della
Germania e il nord dell’Italia Dürer ebbe un ruolo di primo piano. L’artista soggiornò a Venezia dove studiò
alcune opere che lo ispirarono, tra queste Il Trionfo della Fede di Tiziano Vecellio stampato nel 1517,
modello compositivo al quale Dürer s’ispirò per la realizzazione dei fogli a stampa xilografica della serie Il
grande carro trionfale dell’imperatore Massimiliano I. In queste xilografie le grazie delle lettere si separano
dai segni alfabetici per volteggiare nel cielo come le nuvole vaganti disegnate da Vecellio nel suo Trionfo. A
dispetto del primato della parola sull’immagine rivendicato da Martin Lutero, questi decori alfabetici si
prendono la libertà di andare a spasso da soli rivendicando il diritto di costituirsi come immagini indipendenti
dalla parola, penso tra me e me ammirando le bellissime xilografie. Ciò che colpisce in queste opere è la



scioltezza del gesto che con grazia e quindi con naturalezza e apparente noncuranza lascia una traccia.

 

Tiziano Vecellio, Il Trionfo della Fede, 1517 (edizione francese post 1543). Xilografia in 5 fogli. Staatliche
Museen, Berlino - Albrecht Dürer Il grande carro trionfale dell’imperatore Massimiliano I, 1522. Xilografia
in 8 fogli. Schweinfurt, Collezione Sch?fer – Paolo Poce, fotografia dell’allestimento della sala 2 –
Geometria, misura, architettura con i fogli a stampa xilografica della serie Il grande carro trionfale
dell’imperatore Massimiliano I. 

Giorgio Vasari sviluppò il concetto di grazia nelle arti visive applicando a queste quello elaborato da
Baldesar Castiglione in Il libro del Cortegiano, un manuale sul galateo di corte pubblicato nel 1524. In
questo testo che istruisce sulle buone maniere, la grazia è il fare bene con disinvoltura, senza apparente
sforzo e affanno. Il tema è trattato in modo esauriente da Anthony Blunt nel saggio Le teorie artistiche in
Italia dal Rinascimento al Manierismo (Torino, 2001). Considerando che il termine “grazia” può essere
riferito anche al filetto che termina di testa e di piede i singoli caratteri della scrittura alfabetica, per
omonimia torno con la mente al film di Anderson.

Nel titolo del film le grazie dei caratteri si sviluppano sinuosamente sulla superficie dello schermo in volteggi
simili a quelli incisi da Dürer. A causa delle grazie nel titolo e della parentela semantica oltre che fonetica tra
il termine “grazie”, riferito ai decori dei caratteri alfabetici, e al termine “grazia”, riferito alla benevolenza di
Dio, ora, qui, davanti al volteggiare e vagare xilografico della linea, nella mia mente si saldano tra loro
immagini, parole e concetti in un modo che non sarebbe stato possibile altrimenti. 

 



Albrecht Dürer, frontespizio del ciclo composto da 15 xilografie Die heimlich offenbarung iohannis, 1498.
Xilografia. Monaco, Staatliche Graphische Sammlung - Titolo del film Phantom thread scritto e diretto da
Paul Thomas Anderson, 2017.

Il film di Anderson racconta della grazia e dell’eleganza con la quale spesso viene confusa, anche dallo stesso
Castiglione: “quelli [uomini], che hanno in sé grazia ed eleganzia nella pronunzia e son tenuti
communemente per boni e significativi”. Grazia ed eleganza sono sinonimi? “Elegans, non magnificus;
splendidus, non sumptuosus”. Con queste parole Cornelio Nepote elogia in Attico l’oculatezza
nell’amministrare la sua ricchezza (Vita Attici, 13, 5), suggerendo che l’eleganza non sia un dono del Cielo
ma un abito, un costume da adottare, una scelta, come indica anche l’etimologia del termine: dal lat. el?gans -
antis, der. di elig?re “scegliere”. Nell’ossessivo esigere da sé e dagli altri di Woodcock, impegnato in un
rapporto difficile e complicato con la sua graziosa (in quanto dotata di grazia) musa ispiratrice, affiora l’etica
del lavoro calvinista studiata da Max Weber (L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, Milano, 1991),
intrecciata in modo complicato con il concetto di grazia. Se nella dottrina di Lutero la salvezza non può
essere guadagnata con le opere e quindi il fedele non è certo della sua sorte se pur predestinato, in quella di
Calvino la grazia si rivela attraverso le opere buone, il successo e la ricchezza prodotta dal lavoro.
Interpretandole attraverso lo studio di Weber, le figure disgraziate caratterizzate da espressioni grottesche,
fuori dalla grazia di Dio inserite nelle composizioni degli artisti del nord Europa, potrebbero benissimo
rappresentare coloro che non hanno avuto successo, perciò privati della benevolenza di Dio: i mendicanti e i
ladri che minacciano la sicurezza dei borghesi predestinati, gli stessi che gremiscono la sala cinematografica
del centro dove si proietta il film di Anderson. Le signore rifatte che assistono alla proiezione del film,
accompagnate da mariti facoltosi e quindi sicuramente predestinate, dovrebbero essere toccate dalla grazia e
trasmettere la completa fiducia nella propria salvezza, eppure il loro volto è sgraziato, il loro sguardo incerto
e smarrito gira intorno con un sorriso idiota e folle (forse a causa del silicone nelle labbra e della pelle tirata
agli angoli della bocca), prefigurato da Dürer nella sua caricatura.

 

Non avrei mai pensato di ritrovarmi qui, a Palazzo Reale, tra i personaggi del film, invischiato in una
complicazione dottrinale con risvolti sociologici a causa dei filetti che terminano le lettere nel titolo del film.
Ad ogni modo la compagnia non mi disturba, anzi mi aiuta a riconoscere nell’opera di Dürer la relazione tra
grazia e disgrazia messa in ombra da quella tra bello e brutto. Il fatto che Dürer sviluppi le sue idee sul
concetto di bellezza dichiarando di non sapere come definirla (Hans Rupprich, Albrecht Dürer, Schriftlicher
Nachlass, Berlino, 1956-1969, vol. II, p. 100 – 48-49, citato da Bernard Aikema nel saggio introduttivo)



induce il sospetto che questa non sia solo misura e proporzione, anche se è proprio in questi termini che si
esprime nei suoi trattati ispirati alle teorie di Leon Battista Alberti. D’altro canto il concetto di grazia svolto
da Giorgio Vasari, sulla traccia del libro di Baldesar Castiglione, si forma appunto per reazione a una
concezione della bellezza determinata da canoni formali e razionali, come quelli teorizzati dall’Alberti,
inadeguati per esprimere quella “concordanza di grazia nel tutto” di cui Vasari scriveva nelle Vite. 

 

Martin Schongauer, Pilato che si lava le mani, ottavo decennio del 1400. Dettaglio.

Forse sono questi pensieri sui limiti della misura e della proporzione nell’arte Rinascimentale ad attirare la
mia attenzione sui visi espressivi e sgraziati di alcuni personaggi nell’incisione Pilato che si lava le mani di
Martin Schongauer, una delle dodici che compongono una serie alla quale Dürer s’ispirò per il ciclo della
Piccola Passione esposto nella sala 5 – Dürer: l’Apocalisse e i cicli cristologici. Secondo il curatore, il
crescente interesse per un classicismo di ascendenza italiana nelle città tedesche del sud non soppianta la
contrapposta tendenza a-classica e anticlassica, intesa come mutazione del classico (a questo proposito si
parla di Rinascimento alternativo), che si manifesta in forme critiche e satiriche. Le trentasei xilografie della
Piccola Passione costituiscono un esempio di rinegoziazione nel rapporto tra opera e fruitore in una chiave
anticlassica, che inaugura un nuovo approccio iconografico all’immagine sacra: il pathos delle espressioni
stimola la curiosità del fruitore delle opere. 

 





Albrecht Dürer, Melencolia I, 1514. Bulino. Schweinfurt, Collezione Sch?fer.

Di pensiero in pensiero raggiungo la sala 6 – Il Classicismo e le sue alternative dove classico, anticlassico e
a-classico sono messi a confronto tra loro. In questa sala è esposta anche la famosa incisione Melencolia I del
1514. Nel saggio La vita e l’opera di Albrecht Dürer, Erwin Panofsky interpreta l’opera come un’allegoria
dell’immaginazione che negli artisti “è più forte della mente o della ragione” (p.219). Citando Cornelius
Agrippa di Nettesheim, che distingueva tre generi di furor melancholicus, Panofsky interpreta Melencolia I
come il primo dei tre, quello degli artisti che non possono estendere il loro pensiero oltre i limiti dello spazio
(qui Panofsky si riferisce al pensiero del filosofo scolastico Enrico di Gand) in quanto la sfera
dell’immaginazione “è per definizione la sfera delle quantità spaziali” (p.220). Secondo l’interpretazione di
Maurizio Calvesi (Arte e alchimia, Firenze, 1986, p.10), l’opera è invece un’allegoria della prima fase
dell’opera alchemica chiamata nigredo, la fase in cui la luce è offuscata dall’ombra. Nell’incisione il sole è
infatti annerito quasi come se fosse in eclissi.

In eclissi? 

Affiora un ricordo lontano.

 

Avevo cinque anni quando il 15 febbraio 1961 ho assistito a un’eclissi solare totale, l’unica visibile alla
nostra latitudine nel XX secolo. È stata un’esperienza formidabile che ha segnato il mio modo di percepire.
Assistendo alla polarizzazione della luce della corona solare e a un sovrannaturale spegnersi dei colori mai
visto prima, qualcosa in me è cambiato. L’eclissi mi ha iniziato al mistero della luce oscurata che porta a
incandescenza le spaccature delle nubi, che rimbalza sulla superfice del mare in tempesta, che poco prima
dell’alba scavalca la notte rifratta dall’atmosfera, la stessa luce che si mescola all’ombra nelle incisioni di
Dürer e in questi stessi appunti che sto prendendo su fogli volanti in un angolo della sesta e ultima sala della
mostra a Palazzo Reale. Anche la scrittura è infatti una forma della luce oscurata, del suo conflitto mai risolto
con l’ombra che lascia una traccia: incisione, solco, scavo dal quale emerge lo scuro, il nero del segno
tracciato dallo strumento. Sulle tavole xilografiche e sulle lastre incise da Dürer ad acquaforte e a puntasecca
il nero dell’inchiostro tipografico invade i solchi allo stesso modo, prima di essere trasferito a stampa su
foglio. Nel breve saggio Estetica dei visionari (Milano, 2006) Henri Focillon sostiene che le arti grafiche del
bianco e nero, esaltando il contrasto di luce e ombra, stimolano fenomeni di risonanza psichica caratterizzati
da “evocazione e incastro di immagini” (p.17)

Nel saggio citato in precedenza (Albrecht Dürer, Milano, 2004), Focillon osserva che nell’opera grafica
dell’artista le forme “si incastrano le une nelle altre, si sovrappongono, non si susseguono in profondità”
(p.30) giustapponendo il vicino al lontano (p.41). Non per conseguenza dunque ma per giustapposizione e
incastro come nel mio modo di collegare immagini, parole e concetti aggirandomi tra le sale di Palazzo
Reale.

 

Dobbiamo credere che Dürer sia uno dei fautori del Rinascimento alternativo o piuttosto che sia da
annoverare tra gli artisti che “siano l’opposto del genio figurativo di mediterraneo e dell’umanesimo” come
scrive Focillon in Estetica deo visionari (p.13) riferendosi a una vasta gamma di artisti che lavorano con le
arti del bianco e del nero? Di certo è un artista complesso e sfaccettato, dall’opera grafica del quale possiamo
imparare molto sul rapporto tra immagine e scrittura avvolto nel mistero della luce oscurata, quella che riluce
nel bianco degli occhi della sua Melencolia, in contrasto con l’ombra che le offusca il volto, forse la stessa
luce oscurata che muove in modo sghembo i miei pensieri intorno a queste opere scatenando
l’immaginazione, che negli artisti “è più forte della mente o della ragione”.



Dall’opera pittorica che affianca quella grafica possiamo apprendere molto altro ancora, ma per me è troppo
e abbandono la mostra con il ricordo di un piccolo olio su tavola dipinto nel 1494 che rappresenta San
Girolamo penitente (National Gallery, Londra), a mio parere l’opera pittorica più bella – forse dovrei dire più
graziosa – in mostra a Palazzo Reale.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





