DOPPIOZERO

Un trauma inimmaginabile

Eva Pattis Zoja
14 Maggio 2018

“Unimaginable trauma” e’ espressione in un articolo in prima paginadel New Y ork Times (16/03/ 2018) che
descrive la condizione psichica di 1200 donne yazide provenienti dall’ Iraq e rifugiate in Canada, in seguito a
quello che hanno vissuto — anche se, “vissuto” non € una parola adeguata per quello che hanno subito dopo
essere cadute nelle mani — e nemmeno erano mani — dello “ Stato Islamico”. Se mancala possibilita di
immaginare, mancano le parole. Nel 2014 |e testate dicevano: “Dopo la conquista del territorio popolato

dagli yazidi, una minoranzareligiosa preisamicanel Nord Iracheno, i maschi venivano uccisi, ledonneele
bambine vendute come schiave...”. Intervistata dal settimanale Die Zeit nel 2016 una rappresentante delle
donne yazide presso I’ Onu aveva chiesto ai giornalisti: “Per favore, non chiamateci schiave del sesso”.

Non riusciamo quasi a pensare che questi uomini uccis sulle piazze dei paesi erano i loro mariti, figli maschi,
fratelli, cugini, zii, nonni e che queste donne violentate pubblicamente, deportate e rivendute piu volte erano
spesso bambine. Forse ogni immaginazione, anche la piu insolita, audace o perversa nasce da una matrice
psichica universale e archetipica. Questa matrice deve avere un confine, una delimitazione entro laquale il
male — che un essere umano infligge a un altro — puo essere ancoraimmaginato. Se questo limite viene
spezzato, S spezza anche lapsiche: I’ individuo smette di sentire, di percepire e spesso anche di parlare.

L’ unita psicofisica collassa. Quando sono invitate a raccontare, acune donne yazide iniziano a parlare. Ma
presto rovesciano gli occhi e perdono coscienza. In atre occasioni il loro corpo si torce in convulsioni
durante le quali s mordono bracciae mani. | tentativi di suicidio sono frequentissimi. In nessun luogo, in
nessuna situazione e in presenza di nessuno queste donne si sentono protette. 11 click di un interruttore della
lucericordaloroil click dellasicuradi un’arma. | persecutori sono ovunque, fuori e dentro, di giorno nei
flashback, di notte negli incubi. Quando é accaduta latragediail tempo e precipitato, il passato € diventato
eterno presente, il futuro € scomparso. La catastrofe non puo essere raccontata, perché per poterlo fare ci
vorrebbe una coscienza che abbia un minimo di distanza dall’ accaduto. L’ elaborazione del utto per la perdita
di tutti i familiari, di tuttala comunita, dei luoghi, dei rituali, della cultura, delle abitudini non ha potuto
neppure iniziare.

Le organizzazioni che si occupano della curadei rifugiati yazidi fronteggiano ostacoli, finora sconosciuti. In
Canada sono stati accolti 1,200 profughi yazidi, in Germania nell’anno 2015 si € potuta concludere

un’ operazione segreta guidata dallo psichiatra curdo Jan Kizilhan: 2000 donne e bambini, fuggiti dalla
prigioniadello Stato Islamico sono stati trasportati, tramite un ponte aereo, nel Baden Wirtemberg; il
governo tedesco aveva garantito loro I’ accoglienza e laresidenza. Le donne yazide in Germania non hanno
accettato le terapie psicol ogiche che sono state loro proposte. Gli specialisti s sono trovati impreparati di
fronte alla gravita e allacomplessitadei disturbi. Nel caso delle donne yazide la definizione di stress
postraumatico non e sufficiente. Sono necessarie nuove definizioni e nuovi approcci terapeutici. Secondo la
psichiatria, il trauma psichico & un evento che ha sottratto al soggetto I’ innata capacita di elaborare
esperienze avverse tramite processi di lutto e risignificazione simbolica: di conseguenzalapsiches
paralizza. Questo blocco protegge il sistema psicofisico dall’ essere ferito ulteriormente, marende impossibili


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-trauma-inimmaginabile
https://test.doppiozero.com/eva-pattis-zoja-0
https://www.nytimes.com/2018/03/16/world/canada/canada-refugees-yazidi.html

nuove esperienze emotive. I bisogno di concetti clinici inediti potrebbe ricordare le discussioni tra S. Freud e
i pionieri dellapsicanalisi trovatisi, negli ultimi anni della Prima Guerra Mondiale, di fronte allarichiestadei
capi dell’ esercito di rimetterein forma e restituire alle trincee i soldati psichicamente devastati. La novita
della Prima guerra mondial e era costituita non solo dall’ uso di nuove armi e nuovi materiali bellici, madal
cinico utilizzo di “materiale umano”. Milioni di soldati furono costretti a uscire dalle trincee non per
combattere, ma semplicemente per essere uccisi. Anche nelle atrocita dello Stato Islamico contro la
popolazione yazida ¢’ € qualcosa di inedito. Per comprenderlo, pero, stavolta e necessario uno studio di
culture ereligioni extraeuropee.

Gli yazidi — una minoranza etnica curda che popolava le zone montagnose del Caucaso (Armenia e Georgia)
dellaTurchia, Syriae dell’ Irag—, sono stati discriminati da secoli per un doppio motivo, per la appartenenza
etnica e per laloro religione: un monoteismo con dei tratti animistici che gli stessi yazidi considerano la
religione piu antica del mondo. Tra questareligione el’Islam ¢’ € un equivoco mitologico profondamente
tragico: ladivinita suprema Tausi Melek, I’ Angelo-Pavone, e per I'lslam | incarnazione del male, uno degli
angeli caduti che avevano disobbedito aDio.



Tauss Melek, |I’angelo pavone, la divinita suprema del yazidi.

Per i musulmani — e questo val e naturalmente anche per i musulmani curdi — gli yazidi non sono dei non-
credenti da convertire: sono dei veri e propri adoratori di Satana. Numerosi esempi nell’iconografia yazida
rafforzano questo equivoco: per questa culturail serpente nero € un animale sacro, per I’ lslam — come anche
per lareligione Cristiana— il serpente rappresentail peccato e le pulsioni dareprimere. Il “libro sacro nero”,
Meshafa Resh & andato perso, e per I'lslam unareligione senza un libro sacro € unareligione senza Dio. |
digiuni degli yazidi sono molto simili aquelli islamici, ma durano solo tre giorni, cosi i primi dovevano
nascondersi guando mangiavano durante il Ramadam che invece dura per trenta giorni. Gli yazidi sono un



popolo che non hamai avuto mire espansionistiche, con un significativo legame con la natura e caratterizzato
daun forte rispetto per gli animali. | quattro elementi — acqua, fuoco, terra, aria— sono sacri. Molte delle loro
rappresentazioni simboliche fanno pensare a delle origini arcaiche e animistiche. Sembra che sia stata proprio
guesta ricchezza di immagini — assente nell’ |slam — ad aver evocato nei secoli interpretazioni paranoiche
causate da angosce arcaiche, sfociate in persecuzioni. Nella sua storiografia questa minoranza conta 72
tentativi di genocidio da parte delle popolazioni di religione Islamica.

Negli anni ‘70 ¢’ é stata una forte emigrazione degli yazidi dalla Turchia— dove sono rimasti in poche
centinaia— verso la Germania, dove oggi ne vivono circa 80.000. Gli yazidi, sparsi nell’ Irag, che nel 2013
erano circaun milione, si sono gradualmente ritirati nel Nord, dove si trovano i loro luoghi sacri. Nel centro
di pellegrinaggio Lalish, vicino alacitta di Duhok, che dista due ore di macchina dal confine turco, si trova
latomba del grande riformatore Sheikh Adis.

Questo ritiro degli yazidi ha comportato il loro isolamento sociale, culturale ed economico, mantenendone
d altra parte intatta lareligione, le tradizioni, i riti e le cerimonie, oltre alarigidadivisione sociaein tre
caste.

Tutto questo potrebbe aiutare ariflettere sui fatti accaduti nel 2015. Le atrocita che donne e bambine yazide
hanno subito da parte dello Stato Islamico s differenziano da quello che accade in tutte le guerre. Le donne
in questo caso non rappresentavano solo il bottino di guerra conquistato dai vincitori. Qui s € mescolata una
furia“religiosa’ secolare con una psicopatia postmoderna di tipo sadico. Ragazzi sradicati ed eccitati da una
propaganda che li incitava a trovare un capro espiatorio hanno seguito lalegge del piu forte e del piu crudele.
Non si sentivano solo autorizzati, ma esplicitamente chiamati a estirpare il demonio e in pit — su un piano
individuale e inconscio — potevano vendicarsi del fatto che questa popol azione esercitava una forte attrazione
su di loro. Nel loro aspetto e donne yazide non assomigliano alla popolazione araba, hanno infatti spesso
occhi verdi, capelli e pelli chiare e una statura longilinea: per molti islamici un ideale assoluto di bellezza
femminile. Proprio in quanto eccezionalmente attraenti dovevano essere possedute con violenza e
successivamente annientate. Un livello di attrazione inconscia e collettiva potrebbe riguardare piu
generalmente la cultura e religione yazida che in molti aspetti compensa quellaislamica: I'immagine divina
puo essere rappresentata, lareligione non e espansiva e favorisce 1o scambio simbolico con la naturae con il
Ccorpo.

Molto probabilmente e stato questo sadismo collettivo — chiamato in causa per annientare un intero sistema
religioso considerato demoniaco — che hareso la condizione postraumatica delle donne yazide cosi resistente
alleterapie psicologiche.

Un progetto di gioco simbolico per i bambini yazidi.

Nella culturayazida— comein tutte le culture pacifiche — ¢’ € una particol are attenzione per i bambini e per la
loro educazione spirituale. Fin dalla primainfanziai bambini hanno sentito racconti di persecuzioni,
ingiustizie e umiliazioni nel confronti del loro popolo, ma queste narrazioni passate da una generazione

all’ altra erano sempre epicamente ed esteticamente elaborate, gli eventi avversi sono stati psicologicamente
“digeriti”. Cosi nei racconti non trapelano tratti vittimistici e non ci sono fantasie di riscatto (come invece era
tipico per le tribu degli indiani nordamericani dopo essere stati confinati nelle Riserve). | racconti evocano la
dignitadi un popolo spiritualmente forte eI’ orgoglio di essere sopravvissuti atante avversita senzatradire le
proprie tradizioni. | bambini yazidi sono vivaci e curiosi come tutti quelli che hanno lafortunadi crescerein
un contesto di consapevolezza storica, di scambio rispettoso con lanatura e di forti legami affettivi frale
diverse generazioni.



L a prima bambina yazida che ho incontrato aveva sei anni ed era stata prigioniera dello Stato Islamico con la
madre e due sorelle. Partecipava a un progetto espressivo-terapeutico per bambini rifugiati in Germania, che
ho iniziato nel 2016 insieme ad al cune colleghe. Questo primo gruppo di bambini era multietnico. Vi
partecipavano due bambini senegalesi, due kosovari, tre iracheni, tre afghani e un bambino “curdo” il quale
non pronunciava parola perché — come venimmo a scoprire — avevaricevuto dai genitori il divieto di parlare
per non lasciar trapelareil fatto che lafamigliain realta eraturca e non curda e percio non avrebbe avuto
diritto all’ asilo politico. La bambina yazida era piccolina, magrissima e silenziosa. Sembrava sparire nel
mucchio di ragazzini chiassosi che aspettavano I’ inizio della sessione di gioco della sabbia. Le sessioni s
svolgono in silenzio e favoriscono |’ espressione libera e non verbale. Proprio questo hafatto si chela
bambina si trovasse presto a proprio agio: nessuno la correggeva o cercava di insegnarle qualcosa, poteva
concentrarsi pienamente sul gioco. Il suo posto era sempre assicurato e protetto dal suo facilitatore che la
aspettava settimana dopo settimana seduto vicino alla sabbiera. |1 fatto che proprio a questa bambina fosse
capitato uno dei due facilitatori maschi del team di dodici adulti non sembrava creare nessun problema.

Dopo tre mesi erameno timida, gli insegnanti notavano un miglioramento di motivazione e concentrazione a
scuola e gli incubi notturni erano spariti.

Incoraggiati da questo risultato decidemmo di portare il progetto all’interno di un centro di accoglienza per
sole donne e bambini yazidi. | centri di accoglienza per rifugiati di questa particolare minoranzareligiosa
Sono segreti e protetti dalle forze pubbliche con accorgimenti speciali. Come prima cosa era necessario
riflettere su come adattare il nostro strumento terapeutico a una cultura a noi sconosciuta. Gia nello svolgersi
dellavita quotidiana nell’ edificio dove erano alloggiate le donne e i bambini — un convento sconsacrato —
avevamo notato che per loro non esistevail concetto che noi chiamiamo privacy. (Per una cultura cosi


http://www.sandwork.org/en/

riservata come quellatedescail rispetto per |0 spazio privato era ulteriormente importante.) Le singole
stanze, che erano state assegnate ai nuclei famigliari, venivano usate datutto il gruppo e anche tenutein
perfetto ordine datutti. Le porte rimanevano aperte. Il personale amministrativo aveva difficolta ainsegnare
I” abitudine di bussare di fronte a una porta chiusa. Era altrettanto difficile spiegare che non era concesso
entrare in segreteriain qualsiasi orario e semplicemente rimanervi seduti e bereil té. Mail personale tedesco
era disposto non solo ainsegnare, ma anche aimparare dallaloro cultura. | progetti iniziano sempre con una
riunione con i genitori. Per il nostro primo incontro era stata messa a disposizione un’aula con file di sediee
una cattedra. Il gruppo di donne yazide e noi tre psicoterapeute entrammo insieme in quest’ aula. Senza aver
ricercato il nostro consenso le donne avevano giainiziato a spostare le sedie in un unico movimento
sincronico e in un attimo le sedie avevano formato un grande cerchio. Senza parole ci avevano inclus nelle
loro abitudini e ci avevano invitati nellaloro vita comunitaria.

Anche |’ educazione dei bambini yazidi e affidata alla comunita, cosi gli ottanta bambini che vivevano nel
centro di accoglienza erano in un certo senso figli di tutte e questo costituiva un enorme vantaggio. Le madri
con gravissimi sintomi psichici, e che non erano in grado di rispecchiare con gioiai progressi dei loro figli,
venivano sostituite in maniera naturale da donne che stavano un po’ meglio e riuscivano a mostrare interesse
per questa nuova vita dei bambini in Germania. La Germania, paese che li aveva accolti, era per loro piena di
fascino e di avventure. Lo vedevamo nelle rappresentazioni durante il gioco della sabbia: e bandiere
tedesche, le casette di legno con laneve, i babbi Natale venivano collocati in continua comunicazione con
degli oggetti che potevano rappresentare laloro origine: il fuoco, I’ acqua, gli animali, le cerimonie, gli
amuleti, le piume colorate, le pietre preziose. Dopo solo due anni la maggior parte dei bambini aveva
imparato il tedesco e frequentava le classi della scuola elementare corrispondenti allaloro eta. Era evidente
cheleloro vite e quelle delle madri erano iniziate adivaricarsi in manieradrastica. Questo capita atutti i
migranti, gli yazidi rischiano pero un divario doppio e triplo: i bambini sentiranno un bisogno istintivo e sano
di lasciarsi a piu presto alle spalle la tragedia, una tragedia che le madri non hanno ancora potuto elaborare.
Cosi potrebbero desiderare di alontanarsi anche datutta laloro cultura, dalle usanze, i riti e lareligione,
perché tutti questi elementi del loro patrimonio culturale rischiano di rimanere associati alatragedia. Sara
psicologicamente quindi importante fare in modo che i bambini yazidi rimangano in contatto con le parti
vitali dellaloro culturae chei process di adattamento alla societa ospitante non siano troppo veloci né
troppo completi.

Il gioco simbolico che proponiamo nei progetti terapeutici evoca proprio questo: le immagini che abbiamo
visto emergere nelle sabbiere rappresentano da una parte le atrocita viste o subite, mentre dall’ altra
permettono che si sprigioni la ricchezzaimmaginativa della loro culturamillenaria. La concezione junghiana
dell” autoregol azione psichicatramite laformazione di immagini ssmboliche si rivela corretta: nell’ arco di
pochi mesi i bambini trovano resilienza e forzatramite le proprie rappresentazioni crestive.

Un bambino di nove anni, che era stato prigioniero dello Stato Islamico insieme allamadre e atre fratelli piu
piccoli per due anni — mentre due fratelli piu grandi erano stati uccisi — era arrivato alla sesta delle dodici
sessioni previste dal sandwork espressivo. Come € tipico per bambini in forte stato di angoscia, aveva giocato
in ogni sessione solo per dieci minuti. La sua facilitatrice aveval’ impressione chein quei pochi minuti s
fossero riattivati giatroppi dei suoi vissuti traumatici: scene di guerraedi uccisioni si aternavano con scene
di inseguimenti e fughe. Assistere come testimone silenzioso — questo el ruolo dei facilitatori nel gruppo —
le era stato difficile: usciva turbata da ogni seduta. Quello che avvenne dopo, non & nuovo per chi conosce
questi progetti. Nella settimana seguente alla sesta seduta il bambino, che era sempre serio, rispettoso e
silenzioso, s eratrovato in una situazione spiacevole durante una lezione a scuola: non aveva saputo
rispondere a una domanda dell’ insegnante. Scoppio a piangere e grido: “Perché sono cosi scemo? Perché non
so mai le cose?



E perché ho visto tutte le cose schifose che hafatto I |SIS?” Per la primavolta questo bambino aveva potuto
esprimere una sua preoccupazione che aveva tenuto nascosta durante i mesi precedenti. In seguito trovo
supporto affettivo in classe, sia da parte dell’ insegnante sia da parte dei compagni. Eral’inizio di unaverae
propria elaborazione del suo passato. In un certo senso lasua“scelta’ inconsciadi aprirsi proprio in classe —
non con lamadre, e nemmeno durante la seduta di gioco — puo essere interpretata come un segno di stabilita
psichicaedi capacita di resilienza: la scuola era un luogo incontaminato, sicuro, continuativo e rivolto al
futuro. Probabilmente sarail luogo dove si giocherail suo destino.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

