
 

La spada di Lazzaro 
Pietro Bianchi
15 Maggio 2018

Goffredo Fofi cita spesso una risposta di Elsa Morante a Pasolini in cui si sostiene che l’Italia negli anni del
dopoguerra era uscita da un Medioevo per entrare in un altro. La modernizzazione, l’industrializzazione, lo
sviluppo capitalistico non avevano avuto alcun effetto emancipativo, in particolare per i contadini e le ancora
ampissime zone rurali del nostro paese, ma avevano semplicemente rinnovato – dandogli una forma nuova,
ben più subdola – un rapporto di subordinazione antico. L’idea dello sviluppo capitalistico come una barbarie
monocolore e del processo di modernizzazione italiana come inizio di una “mutazione antropologica” che ha
tolto ai subalterni anche l’ultimo residuo di sapere tradizionale e ancestrale per integrarli in modo definitivo
alla società dei consumi, è una tesi ormai molto diffusa in quel vasto arcipelago di posizioni che definiscono
il senso comune di sinistra in Italia. 

Modernità e modernizzazione però non sono sinonimi – se il primo termine identifica solitamente l’epoca che
si è aperta con la scienza galileana-newtoniana e con il soggetto cartesiano, il secondo si riferisce più
chiaramente alla transizione al modo di produzione capitalistico – eppure la cifra di questo genere di
riflessioni è proprio quella di confonderne, non sempre in buona fede, i contorni. Il divenire capitalistico
dell’Italia degli anni Cinquanta e Sessanta, e quel processo di rottura dell’unità organica tra l’uomo e la
propria comunità a cui normalmente si associa la modernità, vengono visti l’uno come lo specchio dell’altro.
E così la modernizzazione industriale diventa la causa unica della perdita dell’armonia nel rapporto tra
l’uomo e il mondo verso una società individualizzata fatti di nudi interessi materiali.  

Il cinema di Alice Rohrwacher – che al terzo lungometraggio mostra ormai di avere i caratteri di coerenza
che contraddistinguono i veri autori – flirta da sempre con questi temi e queste riflessioni, e infatti non è un
caso che quella citazione di Elsa Morante sia lei stessa a usarla per presentare il suo nuovo film. Già da
Corpo celeste e Le meraviglie si intravedevano i contorni di questi temi, ma con questo Lazzaro felice –
presentato ieri in Concorso al Festival di Cannes – la sua riflessione compie un salto di livello in termini di
consapevolezza e di audacia nella messa in scena. Il film inizia con il racconto di una comunità povera di
contadini, che lavorano un terreno di proprietà di una Marchesa, Alfonsina De Luna, dedita soprattutto alla
produzione del tabacco e che li sfrutta in un rapporto economico di tipo mezzadrile, raggirandoli con un
debito impossibile da ripagare. La loro terra è Inviolata, di nome e di fatto, e rappresenta l’esempio perfetto
di una comunità organica e chiusa all’esterno: la città (e il resto del mondo) infatti sono lontani e sembra che
nessuno ci sia mai stato. Quando una giovane coppia decide di lasciare la campagna, viene negato loro il
trasporto dal gestore della proprietà adducendo la mancanza del permesso da parte della Marchesa. E tuttavia
ben presto ci si chiede: ma in che anni si svolge questo film? 

 

Nella prima sequenza dove si celebra un fidanzamento potremmo essere tranquillamente nell’Ottocento; poco
dopo si intravede però una vecchia automobile e un motorino che potrebbero venire degli anni Sessanta o
Settanta; e dopo ancora un walkman degli anni Ottanta e poi un vecchio cellulare degli anni Novanta. Ben
presto si capisce che Alice Rohrwacher non sta giocando con la carta della verosimiglianza storica ma con
quella della fiaba che manipola in modo apertamente incoerente degli elementi della realtà. La mezzadria non
ha nulla a che vedere con il contratto agrario che ha contraddistinto il mondo agricolo italiano (i contadini,

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-spada-di-lazzaro
https://test.doppiozero.com/pietro-bianchi


inverosimilmente, non conoscono nemmeno il denaro), né è utile provare a fare entrare la Storia in un ritratto
al quale la regista e sceneggiatrice non ha voluto mettere alcun vincolo (anche se poi alla Storia ci si riferisce
quando si dice che l’isolamento della comunità è conseguenza dell’alluvione di Firenze) o di dare identità
geografica a un mix volutamente caotico di dialetti (romano, umbro, milanese, persino spagnolo a un certo
punto). Il film non ha sfondo, non ha contesto, non ha storicità, ma ha solo un centro etico occupato da un
personaggio, Lazzaro, attorno a cui si svolgerà tutta la vicenda. 

 

 

Lazzaro è da subito l’occhio dell’ingenuità in una comunità che è già di per sé caratterizzata da naïveté e
innocenza: è cioè il grado zero di ogni possibile malvagità, con tanto di occhi vacui che guardano il mondo e
voce catatonica e monocorde. È preso in giro da suoi amici (o famigliari?); viene costantemente ingannato
perché lavori più di altri; a ogni richiesta – anche la più assurda – lui dice sempre di sì, e sempre con
entusiasmo. Lazzaro è insomma un atteggiamento più che un personaggio: quello di chi ha una fiducia
assoluta e inscalfibile nei confronti dell’altro, indipendentemente da quello che dica. Il problema – di Lazzaro
così come di ogni comunità organica – è allora quello di capire che cosa possa accadere quando invece ci si
deve rapportare con qualche antagonismo, con qualche forma di violenza, o di alterità. Se gli altri membri
della sua comunità (il primo cerchio di alterità) lo trattano comunque con affetto anche quando si prendono
gioco di lui, il rapporto col marchesino Tancredi (il secondo cerchio di alterità), che gli farà credere di essere
suo amico e lo userà per mettere in scena un finto rapimento per farsi dare dei soldi dalla madre,
rappresenterà un livello ulteriore di messa alla prova. Tuttavia non sono i padroni della mezzadria a costituire
il vero Altro, ma l’ambiente urbano e contemporaneo (terzo grado di alterità) dove si svolgerà la seconda
parte del film (in seguito a una serie di eventi che non sveleremo) e dove Lazzaro si dovrà confrontare
davvero con il Male che potrebbe metterlo in discussione. 

È in questo “secondo medioevo” – nella povertà assoluta di una città di oggi, dove non c’è più nemmeno la
ricchezza della terra ma dove il sapere contadino è limitato alla raccolta di erbacce spontanee sui marciapiedi
e dove gli immigrati, i nuovi poveri di oggi, vengono sfruttati in modo persino più brutale che in una



proprietà mezzadrile – che emerge la vera poetica di Alice Rohrwacher.

 

L’ingenuità di Lazzaro non serve per rompere i legami di tutte le comunità del passato e del presente, e per
inventare una dimensione dell’amicizia/socialità/relazione a-venire, ma per la nostalgia del passato
dell’Inviolata (a cui Lazzaro stesso sembrerebbe voler tornare). Nonostante l’atmosfera di santità che
incombe sul film siamo molto lontani da quel francescanesimo dirompente il cui potere negativo fa a pezzi
l’unità organica della comunità, e più vicini a un’idea di divino – un po’ pretesca e per nulla cristiana – in cui
si predica l’onnicomprensiva armonia di tutte le cose del creato senza aggredirne le gerarchie e le violenze
che vi sono implicite. 

Lazzaro felice finisce così – nelle sue tematiche da antimodernismo pasoliniano, nei suoi omaggi formali
all’Olmi più conciliante (e ripulito dal suo tormento) e nel suo cantico dell’umiltà e del pauperismo – per
assecondare quell’ideologia del “racconto della Caduta da un passato idealizzato” che alimenta da sempre la
maggior parte delle culture reazionarie. Questo è un tema su cui si è spesso concentrato Fredric Jameson (o
anche solo un qualsiasi storico che sappia far bene il suo lavoro): la storicità vera e propria inizia quando
sulla nostra rappresentazione del passato non incombe più l’esperienza (negativa) del presente, e riusciamo
ad approcciarci a esso in modo de-idealizzato, come a una semplice organizzazione sociale diversa da quella
di oggi. Perché l’idea della comunità organica – povera ma buona, umile ma fiera, detentrice di un sapere
tradizionale, di un proprio genius loci e di una propria tradizione che è ricca anche se figlia di un’esperienza
di subalternità – è innanzitutto una fantasia retrospettiva: è, come dice Žižek, “la Caduta stessa [che] genera il
miraggio di ciò da cui la Caduta ha [avuto] origine”. 

 

Il problema allora è forse quello di approcciarsi alle miserie dell’oggi con uno sguardo che non è quello
remissivo e dimesso dell’ingenuità e di una bontà favolistica ignara della Storia, ma di essere coscienti che
per emancipare il bene è necessario passare dalla rottura dei legami comunitari con, se necessario, anche un
po’ di rabbia. Come diceva qualcuno che tempo fa pure era in odore di santità come il Lazzaro di Alice
Rohrwacher: “Non crediate che io sia venuto a portare pace sulla terra; non sono venuto a portare pace, ma
una spada. Sono venuto infatti a separare il figlio dal padre, la figlia dalla madre, la nuora dalla suocera: e i
nemici dell'uomo saranno quelli della sua casa.”

 

La prima parte del report da Cannes è qui. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/il-sessantotto-di-cannes
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



