
 

Resurrezione: mito o mistero? 
Michela Dall'Aglio
28 Maggio 2018

Nel dipinto di Pieter Bruegel il Vecchio Salita al Calvario del 1564, si scorge a fatica, al centro di una scena
super affollata, Gesù salire al Calvario nell'indifferenza generale. Si fatica a vedere la sua piccola figura e la
grande croce che trascina con sé. Tutt'intorno a lui brulica una folla indifferente, affaccendata nelle proprie
attività. Il clima è festoso, non sembra profilarsi alcuna tragedia all'orizzonte. In primo piano, tre donne
piangono, consolate da un giovane che sappiamo essere Giovanni, l'apostolo. Ma le quattro figure sembrano
fuori posto, quasi fossero dovute perché non si dà la Passione senza le donne piangenti e Giovanni. 

Inizia da qui l'itinerario che Gabriella Caramore e Maurizio Ciampa percorrono nel loro ultimo libro, Croce e
Resurrezione (il Mulino), pubblicato nella collana 'Icone. Pensare per immagini' diretta da Massimo Cacciari.
Come suggerisce il titolo, il libro è diviso in due parti. Nella prima, dedicata alla passione e crocefissione di
Cristo, Maurizio Ciampa commenta la Salita al Calvario accostandola anche a diverse altre raffigurazioni
dello stesso soggetto: da Hieronymus Bosch, col suo Cristo portacroce del 1515 – in cui il volto di Gesù
sembra l'unico umano, schiacciato e soffocato da facce grottesche e demoniache –, a James Ensor, con
L'entrata di Cristo a Bruxelles nel 1889, in cui la parodia dell'ingresso a Gerusalemme alla vigilia della
Pasqua, è un carnevale. Da Matthias Grunewald con il crocifisso dell'Altare di Isenheim, quasi inguardabile
nell'atrocità del suo dolore, a I disastri della guerra, di Francisco Goya, 1808-1810, e altri ancora. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/resurrezione-mito-o-mistero
https://test.doppiozero.com/michela-dallaglio


 

La seconda parte del libro è dedicata alla risurrezione di Cristo, evento inimmaginabile accaduto senza
testimoni. Com'è possibile, allora, rappresentarlo? In che modo dipingere un uomo che abbia attraversato il
confine della morte e abbia trovato, al di là, vita nuova? Di quale strana materia dovrebbe essere fatto, per
rimanere attingibile ai sensi? Gabriella Caramore sceglie di parlarne commentando La cena di Emmaus
dipinta da Rembrandt nel 1629, in cui il risorto è un profilo d'ombra che risalta sulla luce proiettata sul muro
alle sue spalle, che il suo stesso corpo emana. Ed è una buona scelta, perché non esiste in tutta la storia
dell'arte un volto di Cristo risorto all'altezza dell'evento, neppure quello che forse è il più bello di tutti, ritratto
da Piero della Francesca nel dipinto Resurrezione del 1460.

È un libro bello e intenso, traboccante di domande che tutti si fanno davanti ai due pilastri della fede
cristiana, la morte in croce di Gesù e il suo ingresso in una nuova vita. Due sono le più dure e drammatiche:
interessano ancora a qualcuno la sua storia e la sua tragica fine? Com'è possibile oggi credere alla
resurrezione? La risposta, più lasciata intuire che detta esplicitamente, sembra essere 'no'. Forse,
suggeriscono gli autori, dovremmo leggere tutta la vicenda in un modo diverso che, allontanandola dalla
“leggenda”, ci permettesse di trovarne un senso accettabile oggi per noi. 

Nella Salita al Calvario, osserva Ciampa, per la prima volta la passione di Cristo è trasformata in spettacolo,
infatti la sua figura quasi scompare tra le tante che affollano la scena, per lo più allegre e ridanciane, prese dai
loro vari commerci. Il luogo in cui il condannato sarà crocifisso è lontano e marginale. Come lo sono anche
Giovanni e le donne, raffigurati in primo piano sul lato destro del dipinto, e sembrano del tutto estranei
rispetto alla folla. Non sono vicini né a Gesù né al luogo del patibolo. Maurizio Ciampa si chiede se ce la farà
ad arrivare al Golgota questo povero Cristo “trafitto dall'indifferenza” e acutamente osserva: “Possiamo
leggere la Salita al Calvario come un triste presentimento di ciò che accadrà, una sorta di presagio della



Storia che verrà, una sua sintesi anticipata. La croce nascosta, il Cristo accantonato, la Passione alterata in
‘festa’”. 

 

Una festa paesana che James Ensor porterà a termine, trasformandola in carnevale, dopo che Cristo avrà
attraversato il male raffigurato nei volti ghignanti di Hieronymus Bosch, quasi a suggerire che egli non può –
non ha potuto né potrà – vincere il male sulla Terra. “In Bruegel resiste ancora, nascosto, un residuo di croce”
– afferma Ciampa – “in Bosch la croce sembra soccombere, Cristo resta comunque l'ultima traccia
dell'umano; in Ensor, gli "uomini vuoti", distratti, confusi, sembrano non averne più memoria.” La passione
diventata intrattenimento e un Cristo fragile e svuotato sembrano dichiarare che la sofferenza dell'uomo non
troverà mai senso e che il “simbolo cristiano” ha perso efficacia per l'uomo di oggi. Il mondo ha messo Cristo
da parte, la sua storia non interessa più, non è più ispiratrice né può dirsi in alcun modo diversa da quella dei
tanti uomini e donne buoni e di valore che la Storia ha fatto a pezzi. Non c'è più altro da dire.

 

A questo punto, però, nella visione cristiana fondata sulla testimonianza della gente del tempo, entra in scena
la libertà di Dio. Perché è questo il significato della resurrezione di Gesù: nella loro libertà i potenti nemici di
Gesù ne hanno decretata la morte; nella sua libertà, Gesù non vi si è sottratto; ma nella sua libertà, Dio è
intervenuto quando la sua azione non avrebbe più forzato e ridotto la libertà degli altri attori in gioco. Con la
resurrezione di Gesù ha dichiarato, davanti agli uomini e alla Storia, che quell'uomo diceva la verità, su di
loro e su Dio stesso. È possibile crederlo? Gli autori sembrano, di nuovo, propendere per una risposta
negativa quando si domandano: “Quale narrazione di quell'evento può aiutarci a darne una lettura che non
strida con l'esigenza contemporanea di uscire dal linguaggio del mito?”. E più avanti, verso la conclusione
del libro, Gabriella Caramore, invitando a non smettere di cercare “per capire se sia possibile estrarne una
umile, esile forza su cui far leva per potere stare al mondo”, si chiede se non sia “proprio in questa eclissi di
una trascendenza mitologica (corsivo mio) che può condensarsi il senso della 'resurrezione': qualcosa è stato
e ha lasciato un segno sulla terra … rimane, per chi resta, la possibilità di ridestarsi alla luce, di rialzarsi alla
vita. Non è, questo, un segno molto più potente che non attendere il ritorno nella carne, nella materia, o nella
leggenda (corsivo mio) di chi ha lasciato quell'incolmabile vuoto?” E riferendosi all'evangelista Luca e alla
sua insistenza a dichiarare Gesù il vivente anche dopo la morte, afferma: “In fondo quell'insistenza … appare
come un invito ad allontanarsi dalla visione di un cadavere che torna a rivisitare i vivi, per spalancare invece
la possibilità di trovare forza e consolazione in ciò che rimane di una vita trascorsa”. 

 

Se la resurrezione è un mito, non credo ci possa dare alcuna forza, né esile e umile, né d'altro genere; non
consola nessuno né cambia alcunché della nostra personale sofferenza. Se non è un mito, è uno
sconvolgimento, una forza potente, una rivoluzione dell'interpretazione che ognuno può dare alla propria
vita, una direzione totalmente nuova verso cui sentirsi tutti in cammino. La resurrezione di Gesù non è il
ritorno a questa vita di un cadavere, ma la rivelazione di un destino sorprendente, di uno stadio successivo
alla vita che aspetta ogni essere umano (e non soltanto). È la possibilità di sperare con intelligenza, e non
sulla base di favole e miti rassicuranti, che la morte non sia la fine del viaggio. E questa fiducia non si basa
su un'adesione emotiva, non è stata conservata nei secoli da cuori fragili incapaci di accettare la morte, ma da
spiriti forti e intelligenze acute che vi hanno riflettuto con tutte le proprie forze. È impossibile riassumere qua
questo lungo cammino, mai concluso, ma chi volesse può ascoltare, per farsi un'idea della questione, una
conferenza molto chiara e interessante dell'astrofisico e teologo Giuseppe Tanzella-Nitti, dal titolo: La
visione del cristianesimo tra vita biologica ed immortalità, reperibile su youtube.

 

https://www.youtube.com/watch?v=oecXbyoGv9w


L'evento della resurrezione non ha avuto testimoni, per questo non si può definirlo storicamente certo (se lo
fosse, probabilmente saremmo tutti cristiani). I fatti storicamente accertati riguardano, invece, quello che i
discepoli fecero dopo gli incontri con Gesù successivi alla sua morte, e l'improvviso cambiamento avvenuto
nella loro attitudine, nel loro stesso carattere. La resurrezione è, ad ogni modo, un mistero che non si può
liquidare facilmente né alla leggera, perché la fede cristiana non si fonda sul messaggio di Gesù allo stesso
modo in cui, per esempio, il buddismo si fonda sull'insegnamento straordinario del Buddha, ma sulla sua
persona e sul mistero che egli rappresenta per l'umanità tutta. A quel mistero appartiene, come elemento non
secondario ma fondamentale, che sia risuscitato dalla morte rivelando qualcosa di sostanziale in merito al
destino di tutti gli esseri umani. 

Credere nella resurrezione di Gesù e in una vita piena dell'intera persona umana, al di là di come questo sia
possibile e di quale materia sarà il nostro corpo, fa la differenza tra il cristianesimo e le altre concezioni. È
ancora vero quello che ha detto san Paolo: “…se Cristo non è risorto, vana è la vostra fede … se poi noi
abbiamo avuto speranza in Cristo soltanto in questa vita, siamo da compiangere più di tutti gli uomini.”
(1Cor 15) 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





