
 

Homo sapiens. Intervista a Telmo Pievani 
Mario Barenghi
25 Gennaio 2012

Lo scorso novembre è stata inaugurata al Palazzo delle Esposizioni di Roma la mostra Homo sapiens. La
grande storia della diversità umana, curata da Luigi Luca Cavalli Sforza, genetista di fama mondiale,
professore emerito alla Stanford University, e Telmo Pievani, studioso di teoria dell’evoluzione, che insegna
filosofia della scienza all’Università Bicocca di Milano. Mario Barenghi ha colto l’occasione della mostra
per porre a Telmo Pievani alcune domande. Un po’ egocentrico, come spesso accade ai letterati, Barenghi
ha impostato il dialogo sulle ragioni del fascino con cui da svariati anni segue, ovviamente da dilettante, le
ricerche nel campo della preistoria, della paleoantropologia, dell’evoluzione delle specie.

 

 

All’origine del mio interesse per la storia remota del genere umano c’è un’esperienza estetica,  cioè la
fortissima impressione che ebbi la prima volta che visitai Lascaux II. La distanza cronologica che
separa le pitture rupestri dell’era glaciale dagli albori della scrittura (l’inizio della storia che si
studiava a scuola) è più che doppia di quella intercorre tra la civiltà assiro-babilonese e noi; e tuttavia
chi ha dipinto le grotte di Lascaux o di Altamira non era solo un nostro simile, era un artista nel senso
più pieno della parola, come Masaccio o Michelangelo. Ricordo di aver provato una specie di vertigine.
Ma questa è solo una premessa, anche perché 12.000 o 15.000 anni, dal punto di vista evoluzionistico,
sono davvero poca cosa.

 

In realtà oggi conosciamo espressioni artistiche e simboliche risalenti a decine di migliaia di anni prima, non
solo in Europa. È una vertigine che riguarda anche gli scienziati, perché ancora non si riesce a comprendere
che cosa esattamente sia successo di così radicale nelle menti di quegli Homo sapiens tardivi da indurli a
sviluppare comportamenti del tutto inediti. La vertigine è dovuta a quella che potremmo definire una
“seconda nascita” della nostra specie: la prima volta siamo nati, fisicamente e anatomicamente, in Africa
intorno a 200mila anni fa; la seconda volta siamo nati, cognitivamente, intorno a 60-50mila anni fa,
probabilmente di nuovo in Africa. Il dato sconcertante è che in tempi piuttosto rapidi emerge un intero
complesso di competenze e di atteggiamenti inusitati: l’arte rupestre è infatti accompagnata da sontuose
sepolture rituali, abbellimenti del corpo, nuove tecnologie litiche, strumenti musicali, statuette votive,
persino, poco oltre, calendari lunari. Qualcuno l’ha chiamato il “big bang” della mente umana, il “grande
balzo in avanti”, ma si tratta di metafore fuorvianti, che nascondevano la povertà delle evidenze empiriche a
disposizione. Da due o tre anni a questa parte il quadro è mutato e stanno emergendo novità interessanti, non
meno “vertiginose”: l’ipotesi è che l’intelligenza simbolica sia nata in Africa meridionale durante un più
lungo periodo di gestazione, almeno fra 80 e 60mila anni fa, in una fase di forte instabilità climatica che
produceva continue espansioni e contrazioni demografiche nei frammentati gruppi umani paleolitici. In un
contesto geografico ed ecologico così fluido, sono comparse molteplici “fiammate” di innovazione culturale,
il più delle volte estintesi insieme ai gruppi che le avevano avviate. Di episodio in episodio, di piccolo

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/homo-sapiens-intervista-telmo-pievani
https://test.doppiozero.com/mario-barenghi
https://www.palazzoesposizioniroma.it/mostra/homo-sapiens-la-grande-storia-della-diversita-umana
https://www.palazzoesposizioniroma.it/mostra/homo-sapiens-la-grande-storia-della-diversita-umana


gruppo in piccolo gruppo, verso la soglia dei 60mila anni fa una popolazione specifica comincia ad avere un
successo peculiare, cresce e si sposta, migra verso nord (portandosi dietro una traccia genetica mitocondriale
che oggi è stata individuata con precisione, il gruppo “L3”) e poi esce dall’Africa, in quella che fu
probabilmente non la prima ma la terza ondata di gruppisapiens fuori dal continente d’origine. La genetica ci
dice che tutti gli esseri umani attuali non africani si portano dietro questo marcatore L3 nel Dna
mitocondriale, con successive modificazioni in sottogruppi. Ciò significa che quel gruppo di umani ha
sostituito tutti gli altri già usciti dall’Africa, comprese forse le altre forme umane, come Neandertal. Ebbene,
l’idea che oggi molti si stanno facendo è che questo fatidico gruppo africano L3, che viveva nelle zone poi
abitate dai cacciatori-raccoglitori khoi-san, fosse proprio il primo portatore dell’inedita intelligenza simbolica
dei sapiens moderni e del linguaggio completamente articolato. Sul piano filosofico, si tratta di uno scenario
interessantissimo: siamo figli di una lunga sequenza di espansioni e di contrazioni demografiche, di
spostamenti di piccoli gruppi in balia di condizioni climatiche instabili, di innovazioni sporadiche. A parte la
crisi dei modelli lineari e dell’idea di progresso nell’evoluzione umana, ormai acquisita (almeno nella
scienza, un po’ meno nel senso comune), si tratta di un modo nuovo di ricostruire la plurale storia naturale
umana, nel quale gli assi portanti diventano la geografia, la demografia, la climatologia, insomma il lato
fisico e spaziale, non più solo temporale, dell’evoluzione. Per questo nella Mostra Homo sapiens – La grande
storia della diversità umana abbiamo legato le grandi innovazioni adattative delle specie umane, biologiche e
culturali, alla loro distribuzione biogeografica, agli spostamenti e alle migrazioni. Un’intuizione che
dobbiamo, principalmente, a Luigi Luca Cavalli Sforza, e che spiega il bassissimo grado di diversità genetica
media che esiste tra tutte le popolazioni umane attuali.

 

 

La seconda e decisiva impressione risale a un altro viaggio, alla visita del Museum of National History
di New York, che tu ben conosci. In quell’occasione ho scoperto l’esistenza della megafauna del
Pleistocene, estinta in un’epoca in cui i sapiens avevano già popolato le Americhe. In precedenza non
ignoravo fatti simili, come la scomparsa dei mastodonti o dei mammuth. Ma i mammuth assomigliano
a elefanti, e gli elefanti esistono ancora: mentre lì si incontrano specie strane e sorprendenti, di cui



nemmeno sospettavo l’esistenza, come il bradipo gigante (il megatherium). Ebbene, credo che la
curiosità che mi è nata allora sia frammista a una specie di desiderio di rassicurazione: al bisogno di
trovare motivi per considerare in chiave non troppo pessimistica il tempo attuale. Se gli uomini sono
responsabili di fenomeni immani come l’estinzione della megafauna pleistocenica, allora il presente
non è molto meno rovinoso del passato. Il punto per me è che, quanto a distruzione dell’ambiente, i
nostri progenitori – divario tecnologico a parte – non erano molto meglio di noi. Quindi, forse, non
dobbiamo disperare del futuro.

 

È vero, è un’impressione che ho avuto anch’io. L’estinzione di massa di altri esseri viventi, per un eccesso di
sfruttamento o semplicemente a causa della nostra presenza insostenibile, è una storia più antica di quanto
pensassimo. Abbiamo fatto irruzione prima in Australia, attraversando un braccio di mare già 50mila anni fa,
e poi nelle Americhe, a partire da 25-30mila anni fa, in più ondate, portando rapidamente all’estinzione i
bestioni che abitavano quelle terre, mai prima colonizzate da abili cacciatori bipedi armati di lance. In Mostra
si possono ammirare le ricostruzioni di alcuni illustri esponenti delle megafaune pleistoceniche, come la
colossale tigre dai denti a sciabola nordamericana, l’anatra gigante australiana, il Moa neozelandese alto tre
metri e mezzo, e ovviamente il mammuth (nel nostro caso, casalingo, per la precisione dal Lazio). L’ipotesi
dell’“ondata finale” che ho descritto sopra è pure legata a questa vicenda, perché le datazioni combaciano:
quando escono per la terza volta i sapiens dall’Africa, raggiungono i “nuovi mondi” australiani e americani;
la loro avanzata, forse con la complicità del clima, coincide con l’arretramento e con la scomparsa delle
megafaune. Non sono però sicuro che il messaggio sia di per sé consolatorio: scoprire che abbiamo inventato
il genocidio molte migliaia di anni fa (come quando gli agricoltori bantù si spostarono verso l’Africa centro-
meridionale e decimarono le tribù di cacciatori-raccoglitori) è il segno che qualcosa di profondamente
ambivalente si nasconde nel nostro retaggio di specie. Se non rassicurante, il messaggio è però istruttivo:
significa, per esempio, che non ha molto senso evocare armonie perdute o naturalità perfette, perché fin dagli
inizi siamo stati una specie cosmopolita invasiva. Anzi, siamo umani proprio perché abbiamo inaugurato un
modo particolare di rendere “artificiali” gli ambienti che incontravamo, costruendo nicchie ecologiche nuove
attraverso le nostre attività. Il prezzo di questa plasticità adattativa e performante è l’insostenibilità sul medio
e lungo periodo. Un tempo le fluttuazioni demografiche la compensavano, oggi non più. A farne le spese è la
biodiversità terrestre, che continua a declinare irreversibilmente. Secondo me da queste evidenze dovrebbe
scaturire un rinnovato impegno ambientalista, ma di un ambientalismo non ideologico e non velleitario: un
ambientalismo pragmatico e scientifico, che faccia tesoro del perturbante e ambivalente messaggio della
storia umana profonda.

 

 

Poi c’è stata la terza scoperta: per un lungo, lunghissimo periodo, e fino a un passato molto prossimo a
noi, sono esistite contemporaneamente più specie umane. Quattro, forse cinque varietà di homo: i
sapiens, i neandertaliani, i discendenti asiatici dell’erectus, l’uomo di Flores – e mi pare di capire che la
cooperazione della genetica con la paleontologia ci riservi ancora molte sorprese. Qui registro due
sentimenti contrastanti. Uno è affine a quello di cui parlavo prima. Non sappiamo, credo, e non sarà
facile accertare quanto direttamente i sapiens siano stati responsabili della scomparsa delle altre
varietà umane, ed è improbabile che sia mai avvenuta una strage intenzionale e sistematica. Tuttavia
rimane confermato il principio che l’Eden non è mai esistito: non c’è mai stata un’età dell’oro di
armoniosa sintonia con la natura. E questo a me pare confortante.

 

Non c’è dubbio, l’età dell’oro non è mai esistita, almeno da quanto ci raccontano i fossili e le molecole.
Quando l’ondata finale dei sapiens si espande, le altre quattro (almeno) forme umane arretrano: non ci sono



segni di sterminio intenzionale, né di analoghe circostanze drammatiche, però di un disequilibrio sì. Il
pendolo della demografia oscilla a nostro favore e gli altri, più stanziali e più “autoctoni” di noi, sono
lentamente schiacciati, marginalizzati, frammentati. Ancora una volta, è un mix di circostanze ambientali
contingenti e di flessibilità adattativa a segnare il nostro destino. Neandertal finisce in una enclave a
Gibilterra e da lì non esce più, estinguendosi intorno a 28mila anni fa. Homo floresiensis resiste nella sua
isoletta indonesiana fino a 12mila anni fa, cioè fino alle soglie della storia. È molto significativo che in
epoche precedenti, per esempio in Medio Oriente da 120mila a 80mila anni fa, i sapiens e i Neandertal si
siano invece alternati per lungo tempo negli stessi territori, coabitando e con ogni probabilità entrando in
contatto. Poi, dopo i 60-50mila anni fa, il registro cambia e il modello di convivenza viene rimpiazzato da
quello di una lenta sostituzione: un’altra riprova della possibile uscita di gruppi sapiens dal comportamento
inedito. Con i sapiens “vecchio stile” le altre forme umane sono riuscite a convivere, con i “sapiens 2.0” no.
Questi incontri ravvicinati di tipo preistorico – che raccontiamo in Mostra attraverso i fossili, le mappe
biogeografiche e i modelli in 3D – potrebbero essersi spinti fino all’accoppiamento con prole fertile, e
dunque al mescolamento dei geni tra forme umane diverse. Nel genoma dei sapiens non africani si riscontra
una piccola traccia neandertaliana, e nei melanesiani attuali forse una traccia del Dna del misterioso Homo di
Denisova, una forma asiatica imparentata con Neandertal che conosciamo soltanto attraverso il Dna e pochi
frammenti di ossa e di denti. Stiamo dunque forse per perdere anche il primato sulla purezza del nostro
genoma, di cui siamo così gelosi: un mantello di arlecchino genetico, con diversi contributi di specie umane,
scorre ancora nel nostro sangue. Siamo plurali anche nel genoma.

 

 

Il secondo sentimento ha di nuovo a che vedere con l’estetica, e assomiglia al misto di turbamento e
sollievo che può provare lo spettatore di una tragedia. Il pathos e il comfort della distanza di fronte a
uno spettacolo terribile. Da una parte, dunque, c’è lo shock della scoperta che creature molto vicine a
noi – parenti stretti, molto più dei mammuth o dei bradipi giganti – possano essere stati oggetto di uno
sterminio, sia pur indiretto. È come se la nostra attuale prospera esistenza sia stata scontata da una
sequenza di eccidi. Per cavarcela, insomma, abbiamo buttato giù dalla zattera un bel po’ di compagni



di naufragio. Dall’altra, però, c’è la consolazione che questo è avvenuto nel passato. La storia è chiusa,
non ci sono più neandertaliani fra noi. Possiamo anche giocare a immedesimarci con i nostri antenati
che disperdevano e mettevano in fuga e confinavano tutte le altre specie umane. Non sappiamo se loro
abbiano vissuto un dilemma etico. Noi possiamo proporcelo, ma in termini di pura finzione.

 

Certo, non possiamo sapere cosa pensassero, anche se è affascinante immaginare la storia dal punto di vista
dei perdenti, per esempio dei Neandertal. Che emozioni avranno provato incontrando questi asciutti cugini
africani con la fronte alta e la pelle scura? Che cosa pensavano? Lo ha raccontato magnificamente un
paleoantropologo spagnolo, Juan Luis Arsuaga, nel saggio Lacrime nella pioggia (Micromega, Almanacco di
Scienze 2012). Per me la vera consolazione è sapere che non siamo mai stati soli nell’evoluzione umana,
tranne che nell’ultimo battito di ciglia del tempo geologico. Che possiamo cioè rivendicare finalmente la
nostra piena appartenenza alla magnifica storia della diversificazione delle specie viventi sulla Terra, senza
più eccezioni ad hoc che giustifichino la nostra superiorità. La tragedia è ancora in corso (alcuni la chiamano
“la sesta estinzione di massa”, dove questa volta l’asteroide siamo noi) e non è più tempo di giustificazioni
essenzialiste del nostro dominio. Scoprire che siamo arrivati fin qui dopo una sequenza di biforcazioni
contingenti, e che dunque altri contropresenti erano egualmente probabili, rende la nostra vicenda terrena più
democratica e dovrebbe indurci a una salutare sobrietà, a una “umiltà evoluzionistica”. Stiamo facendo di
tutto per distruggere il pianeta, il quale però sopravvivrà alle nostre peggiori azioni, avendone già viste di
tutti i colori, ed è platealmente indifferente ai nostri dilemmi morali e alla nostra miopia. Dunque
l’ambientalismo è un compito in ultima analisi umanistico: piuttosto che parlare “in nome della natura” e
autoproclamarci salvatori del pianeta, rendiamo onore alla nostra natura di umani responsabili garantendo che
l’esperimento evolutivo del genere Homo prosegua (almeno per un altro po’).

 

 

L’ultima ragione del mio interesse per la filogenesi umana è più propriamente conoscitiva. Sui banchi
di scuola ci hanno insegnato gli aspetti per cui gli umani differiscono dalle grandi scimmie. Se tutto
questo è presentato come un dato, la storia (trionfale o catastrofica) della nostra specie può non
apparire altro che un risultato inevitabile, come la semplice esplicazione di potenzialità predefinite.
Una storia già scritta, e quindi tutto sommato banale. Se invece ogni singola peculiarità che distingue i
sapiens dagli altri primati è considerata alla stregua di un problema, allora l’intera vicenda diventa
molto più interessante. Primo, perché bisogna capire come le cose sono andate; secondo, perché risulta
chiaro che sarebbero potute andare in maniera diversa. Questo, mi pare, è il tema centrale del tuo
ultimo libro,La vita inaspettata.Il fascino di un’evoluzione che non ci aveva previsto (Cortina, Milano
2011).

 

Certo, è proprio questo il punto: abbiamo bisogno di un approccio alla storia umana che valorizzi la
contingenza e il gioco sottile tra eventi casuali dirimenti e regolarità ripetute. Per questo è così importante
l’asse dello spazio, la dimensione della geografia. Se concepiamo l’evoluzione soltanto come una genealogia
che si dipana nel tempo, come una sequenza di specie appartenenti a epoche o fasi differenti, come una
trasformazione cronologica, corriamo tutti i rischi delle “grandi narrazioni” influenti, che attraggono così
tanto le nostre menti. Il presente finirà per sembrarci l’esito necessario del passato, e useremo proprio il
passato per giustificarlo, qualunque esso sia. I nessi temporali ci appariranno inevitabili, facendo emergere
quella preferenza per la teleologia che è ben radicata nei nostri sistemi di credenze. L’evoluzione diventerà
un’escatologia laica, una favola eroica. Un ottimo antidoto contro questi fraintendimenti consiste proprio
nell’immergere il gioco evolutivo nei suoi contesti: mostrare che l’evoluzione non è una conquista di
adattamenti sempre più perfetti, ma un processo concreto i cui protagonisti sono gruppi di individui



disseminati in uno spazio geografico irregolare, soggetti a condizionamenti esterni e a circostanze ambientali
mutevoli, in continuo movimento. Le innovazioni diventano episodiche, legate a singole specie, ciascuna
portatrice di un mosaico unico di caratteri. Ne deriva un modo di pensare per storie, per molteplici piccole
storie e non più per grandi narrazioni edificanti, che è anche un pensare per contesti. L’evoluzione smette di
essere una marcia di progresso e diventa un’esplorazione di possibilità, un’impresa da artigiani più che da
ingegneri. È questa la svolta epistemologica, avviata con la teoria degli equilibri punteggiati (cioè con la
scoperta che le specie nascono, anche rapidamente, da piccoli gruppi isolati che vanno alla deriva alla
periferia della specie madre), che ha permesso di comprendere che anche l’evoluzione degli ominidi, come
quella di tutti i nostri cugini viventi, si è snodata attraverso un albero cespuglioso di forme, ciascuna unica a
modo suo, e non lungo un binario unico.

 

 

Uno degli aspetti più affascinanti e innovativi della mostraHomo sapiens è l’accostamento tra la storia
del genere umano, il popolamento del pianeta e la diversificazione linguistica. La nostra specie, molto
omogenea dal punto di vista genetico, ha prodotto una straordinaria fioritura di lingue. Mi pare una
prospettiva di ricerca quanto mai affascinante, e molto promettente.

 

Questa è in effetti una delle frontiere della ricerca più promettenti. Capire quando e in che modo è avvenuta
la “rivoluzione paleolitica” che innesca il comportamento simbolico tipicamente umano significa proprio
cogliere il momento fatidico in cui l’evoluzione biologica si aggancia a quella culturale. Noi sappiamo che
esistono forme di “cultura”, intesa come condivisione e trasmissione non genetica di idee e di innovazioni
attraverso l’apprendimento sociale, anche in altre società di primati. Lo stesso possiamo dire delle altre
specie umane che hanno abitato la Terra fino a poche migliaia di anni fa. In Homo sapiens, tuttavia,
l’evoluzione culturale assume ben presto caratteristiche di particolare pregnanza: forse proprio grazie al
completamento dello sviluppo del linguaggio articolato, diventiamo particolarmente inventivi e innovativi.
Sono i nostri adattamenti culturali e tecnologici a farci uscire dalle nicchie ecologiche tradizionali, nella



fascia tropicale, portandoci a colonizzare steppe aride, tundre gelate, zone montuose e deserti. Si innesca così
un processo di co-evoluzione biologica e culturale: con gli strumenti della cultura noi modifichiamo sempre
più l’ambiente attorno a noi, il quale ci condiziona a sua volta con nuove pressioni selettive.

Differente è invece il discorso relativo ai parallelismi tra le differenziazioni genetiche interne alla specie
umana e le parentele linguistiche. Qui si notano alcune analogie di fondo che rendono i due processi in parte
coincidenti: in particolare, il meccanismo di separazione per “deriva” in piccoli gruppi, che è fondamentale
tanto per i geni di una popolazione quanto per la sua lingua. Esistono però anche discrepanze che non vanno
sottovalutate: le lingue evolvono in modo diverso dalle specie, ci sono molte più ibridazioni in orizzontale, il
ritmo di cambiamento è più veloce, le mutazioni sono intenzionali, prima dell’età della scrittura non abbiamo
elementi per fare comparazioni, e i fattori sociali possono modificare profondamente gli schemi di
diversificazione (pensiamo a cosa succede quando un piccolo gruppo di dominatori sottomette una
popolazione più grande e impone di parlare la lingua dei vincitori).

Resta inoltre irrisolta la questione dell’origine unica o plurale delle lingue. Al netto di tutte queste cautele, è
sorprendente che l’albero dei geni e l’albero delle lingue si sovrappongano così tanto: deve esserci realmente
una correlazione. In un articolo apparso su “Science” nell’aprile del 2011 si è visto addirittura che il calo
della diversità genetica media allontanandosi dall’Africa meridionale coincide esattamente con il calo del
numero medio di fonemi presenti nelle lingue del mondo: anche quel valore diminuisce con regolarità in
proporzione alla distanza percorsa dall’Africa meridionale e dalle lingue khoi-san. Potrebbe essere un’altra
traccia, questa volta linguistica, lasciata da quella “ultima ondata” di Homo sapiens in espansione da cui tutti
i non africani discendono. Da qui però a dire che i caratteristici “clicks” dei boscimani sarebbero un residuo
ancestrale del proto-linguaggio originario ne passa, anche perché le popolazioni africane nel frattempo non
sono rimaste ferme al Paleolitico, come un facile pregiudizio potrebbe indurci a pensare, ma hanno avuto una
loro evoluzione (biologica e culturale) parallela a quella di chi usciva dall’Africa. Oggi grandi programmi di
ricerca internazionali stanno puntando i loro riflettori proprio su questo fronte e i ricercatori italiani sono tra i
protagonisti.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





