
 

Cerco un centro di gravità... (ma di permanente è
rimasto il godimento) 
Laura Pigozzi
10 Luglio 2018

Il noto verso di Battiato “cerco un centro di gravità permanente”, cui si allude nel titolo, raccontava il
vacillare dell'uomo che, negli anni ’80 in cui nasceva l'allegro e idiota edonismo italiano, faticava a ritrovare
in sé un punto di tenuta. L’uomo senza gravità è un libro che Charles Melman pubblicò nel 2002, ed ora è
appena uscito in Italia, edito da Mimesis nella collana diretta da Marisa Fiumanò, il volume La nuova
economia psichica. Il modo di pensare e di godere oggi che, di quell’assenza di dignità ponderale, dettaglia
le pieghe e le piaghe sia inconsce che del discorso pubblico. Charles Melman, infatti, appartiene a quella
schiera di pensatori – di cui abbiamo sempre più bisogno – che sentono l'urgenza di mettere al servizio della
smarrita e gaudente contemporaneità il raffinato armamentario di pensiero della psicoanalisi. D’altronde, lo
scritto di Freud Il Disagio nella Civilità, i concetti analitici di Lacan del “discorso capitalista” e “l’inconscio
è sociale”, sono qualcosa che autorizza lo psicoanalista a uscire dal suo studio. “Sono sorpreso non tanto di
trovare gli psicoanalisti nel campo sociale ma di trovarveli così tardi!”, dice il filosofo Marcel Gauchet a
Melman nel corso del dibattito alla presentazione di questo libro in Francia.

 

Dal torpore alla follia

Melman ci parla di un soggetto a bagno nell’economia pulsionale contemporanea, sperduto e dissipato
nell'universo in cui “il comfort, la soavità, la speranza, il tepore, la routine, la benevolenza della positività”
(p.166) lo ipnotizzano. L’uomo contemporaneo appare preso in un ordinamento ottuso, in cui la catena
significante non scorre ma, al contrario, si inebetisce, non apre a nuovi scenari perché il soggetto naufraga
in “quel regime in cui il significante non rinvia a nient’altro se non a un oggetto ideale che si trova
sostantificato e dunque offerto alla presa, alla cattura, alla possessione e quindi allo stesso tempo offerto al
consumo” (p.166). Si pensa, cioè – e utilizzo l’impersonale non a caso dato che il soggetto a bagno
nel godimento non può che dissolversi – di potersi prendere tutto, di portarsi a casa qualunque bene e poi,
magari, di chiudersi in casa a goderselo, o mettersi l’oggetto in tasca come letteralmente fa la protagonista
del film scandalo Ecco l’impero dei sensi, di cui parleremo, che si mette in tasca il pene dell’amante: ciò che
separa il torpore del godimento dalla follia sono pochi passi…

 

Il primo passo è quello che fa perdere la capacità di pensare

 

La questione cruciale che Melman si pone in questo testo è “di sapere se siamo capaci di preservare la
caratteristica dell’umanità” (p.19). Il linguaggio è il più proprio dell’uomo, ma, in questa immersione
nel godimento che lievita e continuamente eccede, il linguaggio subisce il processo contrario di essiccazione:
il significante non rimanda a nulla, il pensiero si inaridisce. Il regime del discorso contemporaneo – di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cerco-un-centro-di-gravita-ma-di-permanente-e-rimasto-il-godimento
https://test.doppiozero.com/cerco-un-centro-di-gravita-ma-di-permanente-e-rimasto-il-godimento
https://test.doppiozero.com/laura-pigozzi


regime, come vedremo, si tratta – privilegia il godimento rispetto al pensiero: dunque, nel sottotitolo di
questo libro, Il modo di pensare e godere oggi, va còlto uno scarto tra pensare e godere per il fatto che se c'é
pensiero, il godimento è assente; dove si gode, non si pensa. Eppure lo scarto c’è e non c’è, si fa sempre più
invisibile perché, secondo Melman, il regime del godimento è diventato la normalità: come dire che il
movimento del godimento ha vinto e si è, in un certo senso, istituzionalizzato. Come e con quali
conseguenze?

 





 

L’innumerabilità della madre non offre gravità

 

Il nome di questo nuovo discorso del padrone non è più l’esecrabile patriarcato combattuto nel secolo scorso.
Il nuovo dominio del godimento istituzionalizzato si chiama diversamente: come scrive Jean-Pierre Lebrun
nella prefazione, Melman precisa che “la nuova economia psichica è il risultato non della sparizione del
patriarcato ma della fine di un’economia psichica centrata sul padre. Sparendo, non lascia spazio a
un’economia centrata sulla madre, contrariamente a quanto si potrebbe pensare, ma un’economia psichica
che, potendosi appoggiare solo a una madre, non numerabile, si ritrova senza centro... senza gravità!” (p.11).
La “innumerabilità” della madre è un concetto di Lacan (Seminario XVIII) per dire che la discendenza della
madre non inizia da nessuna parte, a differenza di quella maschile che è ridotta al numero (Giorgio I, II, III,
IV…): “il padre non solo è castrato ma è castrato al punto da essere ridotto a un numero” (lezione del 6
giugno '71). Sulla discendenza dalla madre non c’è alcun dubbio, si sa sempre chi sia la madre e così la
madre della madre, ecc. Cioè, non essendoci alcuna necessità di numerarla, è innumerabile: la discendenza
materna “non la si può fare iniziare da nessuna parte” (idem). 

Dunque, è l’appoggio alla sola madre, innumerabile, potremmo dire infinita, senza limite, senza castrazione,
ciò che toglie il centro di gravità: dal mio punto di vista si potrebbe precisare che il discorso collettivo
contemporaneo intorno alla maternità non privilegia il lavoro delle madri nell'autonomizzazione dei figli ma,
al contrario, si dedica a vantare il godimento dell’attaccamento mentre non ha parole per sostenere la
necessaria separazione. Compito tanto più urgente in quanto la prima separazione tocca alla madre: non la si
può chiedere certamente al bambino; e il padre, senza il desiderio della madre di separarsi dal figlio, ha ben
poco spazio di manovra. 

Il libro di Melman sostiene che non si tratta di dare troppa importanza al padre – e ancor meno al patriarcato
– ma di considerare il padre – che non coincide con il genitore! – in quanto rappresentante del linguaggio,
cioè colui che offre la nominazione. Anche se il padre è un “funzionario del linguaggio “, non funziona anche
in assenza, ma il suo intervento concreto è necessario per sostenere “la prevalenza della nominazione” e
“l’autorità del linguaggio della parola”. In una parola, preserverebbe l’umanità dell’umano, che discende
dalla castrazione.

 

Il concetto di matriarcato al cuore delle tesi di Melman

 

Per questi motivi, è interessante leggere la conferenza del 2002 che apre il libro, Le nuove forme cliniche, a
partire dalle due sul matriarcato che chiudono il libro e che costituiscono il nocciolo incandescente, duro,
fastidioso, indicibile del pensiero di Melman. Le due conferenze sul matriarcato sono una del 1999 e una del
2008, dunque coprono un arco temporale entro cui la riflessione di Melman ha prodotto diversi altri libri – tra
cui quello citato in apertura, L’uomo senza gravità – a dimostrazione di quanto, nel pensiero di Melman,
questo tema sia non solo il filo rosso della sua ricerca, ma per così dire il fondamento teorico delle sue tesi.
Come dire che il regime del godimento, quello in cui la civiltà vacilla, nasce laddove il referente è la sola
madre innumerabile, infinita. La logica materna è diversa da quella paterna: un padre ha l’abitudine di
riferirsi all’autorità degli antenati, dice Melman, ma non una madre, che è “un’autorità senza limiti”,
arbitraria, capricciosa. Il bambino può quindi avere il sentimento di essere esposto a un ordine arbitrario.
E “se la madre non si appoggia a un referente, non si appoggia nemmeno su un testo, è come se lei stessa
creasse continuamente un testo che il bambino deve decifrare.” (p.181) Ecco perché appoggiarsi alla sola
madre non dà quel centro di gravità che permette di condurre la propria vita. 



Nella Conferenza sul matriarcato (2008), contenuta nel volume, Melman, dopo aver ricordato che,
secondo Platone, la famiglia è nociva per la formazione dei giovani, si domanda: cosa chiede una madre al
figlio maschio? “Non gli chiede di rinunciare a sua madre, gli chiede solo che si mostri un vero uomo, al
quale lei abbia potuto trasmettere le insegne della virilità che lei stessa non possiede” (p.179). Da lui si
aspetta “o che sia un dongiovanni o che rinunci interamente alla sessualità per mettersi interamente al
servizio di un culto materno” (p.180). Che numerosi casi d’impotenza maschile abbiano questa radice, è la
clinica stessa a dircelo. 

Dal punto di vista fantasmatico questo matriarcato inconscio vorrebbe trasmettere la vita senza passare dalla
strettoia della relazione sessuale con un altro, e in questo modo favorisce la monogenitorialità. Per Melman, è
esattamente per questo motivo – perché noi vorremmo che la vita si potesse trasmettere
indipendentemente dal sesso – che l’analisi del matriarcato è mantenuta nell’ombra, salvo però celebrarlo,
idealizzato, nel culto mariano.

 

Che mutamenti produce sul piano clinico?



 

La tesi di Melman è che con il matriarcato le nevrosi tradizionali diminuiscono perché esse esistono nella
relazione transferenziale con il padre, nel rifiuto di accettare la legge paterna. In assenza di limite simbolico
aumentano le psicosi e i soggetti borderline, tuttavia ciò che protegge i soggetti della nuova economia
psichica è il fatto che fisiologicamente il corpo ha dei limiti. Il limite che si impone non è più un limite
simbolico ma un limite reale che, immagina Melman, possa proteggere dalla psicosi. "Lo psicotico è spesso
una persona molto intelligente perché la sua mente non è fissata, fermata una volta per tutte, come fa il
fantasma con il nevrotico, il quale pensa e dice sempre la stessa cosa” (p.185). La conferenza si conclude con
la riflessione che il futuro vedrà i giovani autorizzarsi da se stessi, e questo "non si era mai visto prima!”
(p.186).

 

Il legame tra regime matriarcale, infantilizzazione e regresso spirituale

Nell’altra dissertazione contenuta nel volume, quella del 1999, Il soggetto del matriarcato, Melman si pone
la questione di capire come funziona un soggetto sotto il “regime" del matriarcato, “poiché è proprio un
regime” (p.161): l’umanità è passibile di subire un regresso culturale e spirituale, poiché se il reale della
madre diventa fruibile siamo senza riparo. Il reale inconoscibile, introdotto da Lacan, è inconoscibile "per
mantenere a distanza, per salvaguardarci culturalmente e spiritualmente” (p.165), contrariamente alla nostra
aspirazione, la quale mostra quanto in fondo non siamo che bambini desiderosi di ritrovare il seno materno
"da bere senza moderazione, fino a non avere più sete, fino a sbrodolarci sul bavaglino” (p.166). Se
sostituiamo all’immagine del latte materno un qualunque altro oggetto da cui l’umanità è dipendente –
cellulari, internet, porno, alcool, droga – abbiamo un’immagine trasversale e matrice del godimento. 

 

Il dongiovanni, l’impotente e l’uomo-scarto

 

Cosa succede al soggetto-figlio e al soggetto-figlia sotto il regime del matriarcato? Per il soggetto figlio
può accadere che, se la madre non ce l’ha (il fallo), è semplicemente perché lo ha donato al figlio: "al figlio
non resta che sposare, che prendere a proprio carico il fantasma di sua madre” (p.170). Nel matriarcato la
relazione della madre con la figlia è organizzata dal rifiuto dell’indice fallico che viene considerato come uno
scarto: è questo il modo in cui un’omosessualità femminile latente o patente può venire attivata, se la madre
non permette a sua figlia di divenire lei stessa madre. Viene poi analizzato il caso del matriarcato delle
Antille francesi in cui le madri vivono coi figli e con la propria madre, mentre i maschi vivono,
anch’essi, presso la propria madre, oppure da soli ma in contatto con diversi gruppi femminili da cui
“passa[no] ogni tanto a staccare un assegno” (p.171), secondo la testimonianza di una psicoanalista antillana.

 

Essere colmati dall’oggetto (seno) rende folli

 

Con queste premesse, possiamo affrontare la conferenza con sui si apre il volume e cioè Le nuove forme
cliniche del 2002. Collimare con il desiderio della madre, prendere la madre come oggetto che si sostantifica
e, per così dire, ci si mette in tasca, porta al deragliamento del soggetto: il soggetto $ (barrato) si mantiene
nell’ek-sistenza solo a condizione che l’oggetto sia mantenuto a distanza, secondo Lacan. Se il soggetto del
desiderio fosse completamente e perfettamente colmato dall’oggetto, sparirebbe come soggetto, ed è ciò che,



nella lettura di Melman, è accaduto alla protagonista giapponese del film Ecco l’impero dei sensi (1976, di
Nagisa Oshima), basato su un episodio di cronaca realmente avvenuto in Giappone nel 1936. La simbiosi dei
due amanti cresce lungo tutto il film e al suo completamento manca davvero pochissimo, un pezzettino, quel
pezzetto che la donna crede di colmare appropriandosi del suo oggetto: tagliando il pene all’amante realizza
il suo fantasma e questo la smarrisce. La vediamo, alla fine del film, vagare come pazza con l’oggetto,
appunto, in tasca. Colmare la distanza minima tra due esseri è mortale. La lezione della psicoanalisi è sempre
stata chiara: il soggetto si mantiene solo a condizione di restare insoddisfatto. Il bambino cresce solo se non
viene riempito di latte, se resta una distanza tra lui e il seno. Si autonomizza se la madre fa un passo indietro,
se resta una distanza tra lui e il corpo di lei. Quando il fantasma si realizza – dormire con la madre, ad
esempio – “l’oggetto vi salta addosso”: è qui che s’incontra l’inferno, l’orrore.
Chi vuole andare fino in fondo al godimento, chi vuole cogliere l’oggetto piccolo a, metterselo in tasca come
la donna giapponese, si espone effettivamente alla morte, cioè alla propria sparizione come soggetto. Freud
aveva diviso pulsione di morte da pulsione di vita, mentre ciò che Lacan cerca di mostrare con la scrittura del
fantasma $<>a è che la pulsione di morte è interna alla pulsione libidica.

 

La cultura dell’ashtag e il soggetto senza inconscio

 

Il soggetto del godimento, non riceve il messaggio dall’Altro in forma invertita, come fino all’epoca di
Lacan, ma riceve il messaggio in forma diretta: allora, dice Melman, non c’è più alcuna possibilità di essere
divisi in rapporto a questo messaggio, il soggetto non barrato diventa folle. Il messaggio del godimento è
semplice, totale, totalitario. Siamo nella cultura dell’ashtag, del linguaggio che si vorrebbe non equivoco,
quindi infecondo.

Il soggetto diventa esplicito e svapora il soggetto dell’inconscio. L’ipotesi di Melman è che oggi esiste un
inconscio che non ha soggetto perché il soggetto è trattato dalla scienza, quindi è forcluso in quanto soggetto.
La scienza produce un soggetto “che non ha inconscio” (p.85). È ragguardevole che già dal 2002 Melman
sosteneva la tesi di un soggetto senza inconscio.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



