
 

A Sud di nessun Nord 
Marco Benoît Carbone
17 Luglio 2018

Mediterraneismo. Il pensiero antimeridiano, di Francescomaria Tedesco (Meltemi, 2017), è un libro sul
perché del Mediterraneo, e dunque dell’Italia, come Sud dell’Occidente. Ed è un libro sul perché del
Meridione come Sud dell’Italia. Tedesco affronta il tema con strumenti storici, filosofici e di sociologia
politica, spaziando dall’analisi delle rappresentazioni del Sud alla Questione Meridionale e da quelle
“etniche” e orientaliste del Mediterraneo alla Primavera Araba. 

Il filo rosso che accomuna questi ambiti è quello dei mediterraneismi: gli sguardi sul Sud. Sguardi
molteplici, ma che tendono a svilupparsi attraverso due processi complementari, egualmente riduzionistici ed
essenzializzanti.

Da un lato c’è il mediterraneismo di primo grado. Leggere e raccontare il Sud dal di fuori: da quel Nord
Italia, quell’Europa, quell’intero Occidente che hanno spesso esotizzato e orientalizzato il Mediterraneo,
vedendolo come l’Altro arcaico, arretrato o fuori dal tempo, per costruire sé stessi come moderni, avanzati e
inseriti nel divenire storico. Dall’altro lato c’è un mediterraneismo di secondo grado: quello che interiorizza
lo stereotipo precedente, ma rovesciandolo di segno, glorificando e sposando orgogliosamente la propria
riconosciuta alterità, il proprio rivendicato arcaismo, al punto da intenderlo, talvolta, anche come modello
alternativo alla democrazia contemporanea.

 

Per via di una spettacolare casualità, la copia recapitatami per questa recensione è giunta in circostanze che si
potrebbero definire “mediterraneiste”. L’Editore l’aveva inviata al mio indirizzo in Italia. Da lì mi è stata
rispedita dalla mia famiglia a Londra, dove risiedo. Il libro è così giunto al mio recapito all’interno di un
tipico “pacco da giù” che conteneva, tra le altre prelibatezze, i limoni calabresi che da anni allietano la mia
vita da emigrato. 

Il caso non avrebbe potuto esprimersi in maniera più appropriata, perché il pacco dal Sud fa parte
dell’immaginario del meridionale al Nord o dell’italiano all’estero. È il fulcro simbolico dei tormentoni
tragici o comico-mediatici intorno ai dolori di chi ha voluto o dovuto studiare, lavorare e vivere ‘su’. Non a
caso il simbolo dall’emotainment di video online come quelli di Casa Surace, il pacco da giù incarna le
irriducibili differenze tra il Sud del nostro paese, lento, arretrato ed emotivo, e il Nord Italia o del mondo,
dinamico, moderno e anaffettivo. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sud-di-nessun-nord
https://test.doppiozero.com/marco-benoit-carbone
https://www.casasurace.com/


Vitaly Urzhumov, World Full of Lemons, 2016.

Il problema mediterraneista è presto spiegato: quei limoni del giardino di famiglia comunicavano, più o meno
esplicitamente, che al Sud c’è qualcosa di speciale, autentico, originario, che non può avere equivalenza in
ciò che si trova a Londra. In Calabria non ci sono il mercato del lavoro e le opportunità di carriera, né il
mercato multiculturale con il ristorante pan-asiatico, la granita siciliana a 10£ e il Mars della Nestlé ripassato
in friggitrice (per fortuna). In Calabria ci sono il sole, i giardini con gli alberi accarezzati dalla brezza estiva,
il Mare dove Ulisse è appena salpato. Così, il limone del Sud implica l’anelito romantico di un giorno in cui
si farà ritorno a quel Meridione da cui, in fondo, non si è mai partiti. Nel frattempo ci sono i turisti del Nord,
che vengono a consumare quel mare, la pizza e la granita con gli stipendi del lavoro che al Meridione non
c’è, scoprendo i tempi lenti del Sud “bello e arretrato”, dove la natura è meravigliosa ma al B&B manca
l’acqua per la doccia, i treni saltano le corse, le istituzioni e le persone sono inaffidabili e indolenti.

 

Per la pubblicistica, la cultura popolare e gli sceneggiatori, come anche per lo spirito nel momento dello
sconforto, è facile cedere alle facili dicotomie, al luogo comune, allo stereotipo di grana grossa. Il limone
calabrese simboleggia la natura, la lentezza, la tradizione, la stasi della Calabria, così come il calabrese è
sanguigno, tradizionalista, rude. Per controparte, nell’Inghilterra fredda e buia del Nord, metropolitana,
veloce, alienante e in movimento, dove i banker tracannano il tè con milk or lemon in un bicchiere di cartone
take away, analizzando lo spread dalle mobile app nella City, lo stereotipo vorrà che i limoni provengano al



massimo dalla Cina, simbolo del più lontano, alieno capitalismo. 

Questa l’implicita narrazione mediterraneista del pacco da giù. A ben ricercare, si scoprirà poi che i primi
limoni provengono proprio dall’Asia, e non arrivano nel Sud Italia prima del X secolo. Che oggi, sia a
Londra che in Calabria, quelli del supermercato sono i frutti non della lentezza meridiana, ma del capitalismo
globale. E che neppure quelli del pacco da giù sono a km zero: anche loro vanno in aereo per giungere sul
mio piatto, con buona pace della mano che li preleva dall’albero dal giardino di casa. Ma la narrazione deve
resistere: quei limoni calabresi devono idealizzare la Calabria come terra di Sole, lentezza e autenticità. 

 

Vitaly Urzhumov, World Full of Lemons, 2016.

Nota infatti Tedesco in Mediterraneismo che, per molti, l’unico modo per vedere il Sud positivamente è stato
quello di trasformarlo in un altrove nel tempo e nello spazio, in un topos elegiaco, lento, pensato “contro la
velocità del capitalismo, ricco di valori umani e custode dello spirito filosofico meridiano” (p. 23). Un posto
in cui i limoni crescono ancora lentamente nei giardini di casa – hanging like lemons, ciondolando
pigramente, come vuole l’espressione idiomatica. Il discorso mediterraneista di secondo grado rovescia in
senso positivo gli stereotipi negativi che lo vedono eternamente isolato, arretrato, arcaico, incapace di vivere



nel tempo del mondo e del suo avvenire economico, sociale, tecnologico, politico – per esempio, di creare
lavoro e business con quei limoni. Perché la Calabria è la terra più povera d’Italia, ma va bene così, purché
resti un giardino arcaico dove crescono bei frutti baciati dal sole. Poco importa se, insieme ai limoni
invenduti, al macero vadano l’occupazione, l’industria, la società, perché si è incapaci di competere con le
logiche e le regole industriali della grande produzione – o di costruire alternative valide.

 

Mediterraneismo, fortunatamente, non è un libro sulla mia ossessione per i limoni. Tedesco affronta,
piuttosto, una serie di temi di ben più ampio respiro, accomunati dalla narrazione del Mediterraneo in diverse
aree della cultura e contesti storici. È un testo teoricamente denso, che si organizza in senso autoriflessivo e
critico intorno a una vasta serie di dibattiti disciplinari e contesti storico-sociali.

Perché – si domanda Tedesco – le immagini del Meridione in TV sono quelle del Montalbano televisivo,
congelato “ai tempi delle nostre nonne, con la bella credenza di una volta, il pavimento di maiolica, l’assenza
della plastica, la ‘stanza dello scirocco’ e neanche un mobile Ikea” (p. 72)? Oppure quelle che
spettacolarizzano le mafie (e con esse la Campania neo-tribale o la Calabria eternamente arcaica) come
prodotti locali “tipici”, nei vari Gomorra o Anime Nere?

 

Allo stesso modo, Tedesco sottolinea come sia difficile, dalla musica dell’emigrazione al turbo-folk, uscire
dalla stretta mortale tra la melassa della nostalgia “autentica” per il Sud, che si piange addosso, e il suo
confezionamento intellettuale come meta-nostalgia che si riflette addosso. Perché, infatti, per essere un
musicista famoso e apprezzato del Sud devi suonare la taranta e non l’heavy metal? Perché il Sud può solo
essere un carnevale folkloristico che vende e fattura solo “con la poesia, la pizzica, il lirismo, le donne velate
di nero, il Primitivo, la lentezza” (p. 10)?

Dai mercati del Sud, infatti, non arrivano prodotti destinati a competere alla pari con le industrie produttive e
culturali occidentali, bensì il cibo “etnico”, le espressioni “meridionali” e l’arte “del Sud del Mondo”: come
se le pubblicità dei prodotti e supermercati “mediterranei” nel mondo debbano per forza rovesciare gli stigmi
dell’arretratezza in una rivendicata alterità? rispetto al mondo “oceanico”.

Spostandosi su un piano più strettamente politico, il libro di Tedesco osserva come, ad oggi, la Questione
Meridionale abbia finito inevitabilmente per infrangersi contro la profezia autoavverante per cui il Sud è
destinato a restare storicamente, industrialmente, civilmente immaturo e non autosufficiente. Persino le
rivolte contadine del Sud sono state spesso lette come momento popolare ed emotivo, come mera, irriflessa
reazione all’ingiustizia e alla fame, invece d'essere analizzate lucidamente come tappa nel quadro più ampio
delle proteste sociali dell'ultimo secolo e mezzo.

 

Se poi allarghiamo lo sguardo al Mediterraneo, ci rendiamo conto che anche l’esperienza storica delle
Primavere Arabe è stata appiattita su una visione storica occidentalista, per cui i “paesi arabi” (in realtà
complesse realtà geopolitiche) sono obbligati a ripercorrerne necessariamente le tappe al fine di potersi un
giorno dire “civilizzati”. Il terrorismo del “vicino Oriente” diventa irrimediabilmente bianco o nero: da un
lato frutto di un male che è alterità religiosa, sociale, culturale assoluta; dall'altro, semplice prodotto di risulta
dell’imperialismo occidentale. Secondo questa lettura, i terroristi finiscono per essere deresponsabilizzati
dalle loro decisioni, ricondotte unicamente al “peccato originale” dell’Occidente, colonizzatore di un Oriente
che può essere soltanto barbarico o edenico, tertium non datur.

 



Vitaly Urzhumov, World Full of Lemons, 2016.

Per ognuno di questi contesti, il volume offre prospettive convincenti, empiriche, scettiche, sostenute da una
ricerca inesausta del contraddittorio e delle contraddizioni prima che di semplificazioni e di risposte
preconfezionate. Uno dei pregi del libro è la convincente svecchiatura critica degli approcci al Mediterraneo
rinchiusi in torpori autoreferenziali. Mediterraneismo offre anzi utili strumenti e chiavi di lettura dei discorsi
neo-nazionalisti, nativisti e mediterraneisti che proliferano nella sfera pubblica: dal food talebanism dei
puristi della pizza su Facebook, alle evoluzioni politiche degli ultimi mesi, caratterizzate dalla crisi
dell’Europa e da retoriche localiste, ma anche da già dibattute formulazioni della Questione Meridionale
nelle campagne elettorali permanenti.

Tedesco affronta tutti questi temi partendo da una complessa trattazione dei mediterraneismi dal punto di
vista storiografico, geopolitico e filosofico, operando una  fruttuosa intersezione tra  gli studi sociali ed
etnoantropologici italiani (De Martino) e francesi e la tradizione anglofona dei cultural e postcolonial studies
(Said, Spivak, Chakrabarty). Un'altro merito del testo è, d’altronde, quello gettare dei ponti fra tradizioni
diverse, senza nascondere peraltro che tali mondi sono spessi rimasti largamente non-comunicanti, separati
da interessi politici diversi e spesso opposti, nonché da dispositivi espositivi e retorici spesso incompatibili. 

 



Vitaly Urzhumov, World Full of Lemons, 2016.

Forte di questa piattaforma teorica, e della constatazione che il Mediterraneo “è uno spazio complesso” e il
mediterraneismo un concetto “essenzialmente conteso” (p. 41), Tedesco si sofferma sulle sue costruzioni
discorsive e sugli effetti performativi di tali discorsi in diversi ambiti. Anzi, se una critica si può fare al libro
è sulla strutturazione dei contenuti: lo studio ha inizio con una complessa operazione teorica e esplicita solo
più tardi la complessiva portata dei suoi tanti contesti di applicazione. Si tratta però di un’annotazione di ben
poco conto: quello di Tedesco non è un manuale, ma un saggio esplorativo. 

 

L’auspicio è che la sonda gettata da Tedesco trovi un appiglio saldo e possa contribuire a un più ampio
processo di creazione di ponti stabili, in sostituzione delle attuali passerelle precarie affidate ai marosi. In
apertura del libro, Tedesco sottolinea “che il Sud lirico del mio paese della memoria non è il Sud politico”.
Per comprendere il Sud, bisogna uscirne per un attimo, pur provenendo da esso. C’è un proverbio, di
possibile matrice atlantica, che mi sembra indicare tanto il problema del residuo fattuale dietro lo stereotipo
quanto l’incomunicabilità geoculturale tra mondi diversi. Recita così: when life gives you lemons, you should
make lemonade. Il problema è, dunque: come cambia, e perché, il gusto di un limone, tra le sponde vicine e
distanti di mondi diversi e comunicanti?



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





