DOPPIOZERO

Peyote

Marco Belpoliti
11 Agosto 2018

[1 10 gennaio 1936 Antonin Artaud parte per il Messico. Segue le tracce di unatribu deditaall’ uso e a culto
del peyote. Nell’ agosto dell’ anno seguente esce anonimo sulle pagine della“ Nouvelle Revue Francaise” il
racconto Al paese dei Tarahumara: “1l soggiogamento fisico era sempre presente. Quel cataclisma che erail
mio corpo... Dopo ventotto giorni d’ attesa, non ero ancora rientrato in me; — bisognerebbe dire; uscito in
me”. L’ esperienza che Artaud compie non concerneil divino, bensi se stesso. Lo spiegheranel 1945
all’amico Henri Parisot: “ Significa che non & Gesu Cristo che sono andato a cercare dai Tarahumaras, mame
stesso, il signor Antonin Artaud, nato il 4 settembre 1896 a Marsiglia’. Il peyotl € un cactus, Lophophora
willimasii (Lem.), che si trova nelle zone aride del Messico settentrionale. La sua comparsa ufficiale data
1888, quando Ludwig Lewin pubblicala primarelazione che lo classificada punto di vista botanico
descrivendone le qualita allucinogene. Allafine dell’ Ottocento sono diversi gli studiosi, tra cui Havel ock
Ellis, ad essere attratti dalle modificazioni psicologiche che provoca nelle persone che I’ ingeriscono. Un frate
francescano, Bernardino de Sahagun, arrivato quarant’ anni dopo la conquista del Messico da parte di Cortez,
aveva steso la prima testimonianza scritta sulla storia del cactus peyote. In Historia General de las Cosas de
Nueva Espaiia informa sulle cerimonie a base di piante sacre; dopo di lui un naturalista e botanico, Francisco
Hernandez, mandato nel 1570 da Filippo Il a conoscere la botanica del Nuovo Mondo, redige Historia
plantarum Novae Novae Hispaniae in 16 volumi. Vi esamina droghe e medicamenti usati dagli indiani, tra
cui anche questa pianta. L’ Europa apprende cosi |’ esistenza della “radice diabolica’.

La parola peyotel, o peyote, € di origine Nahuatl e probabilmente significa“splendore” o “illuminazione”
attraverso il riferimento al bianco del bozzolo da seta, tocapeyotl. Ugo Leonzio lafaderivare invece dapiule,
nome generico messicano per significare “allucinogeno”. Il peyote lo si consuma sotto formadi “bottoni”
masticati o ingurgitati dissecati, oppure bevuti in un infuso; di sapore disgustoso, provoca vomito e nausea.
Uno degli alcaloidi estratti dalla pianta & lamescalina. Gli effetti di questa droga riguardano la percezione
visiva: “Dopo gualche tempo compaiono arabeschi o figure colorate, che s avvolgono e svolgono in un gioco
delicato, incessante, talora attenuate da ombre scure, talaltradi una chiarezzainondante”. Cosi scrive Lewin
che ha portato il cactus al museo botanico di Berlino, | ha classificato e chiamato Anhalonium Lewinii.

L’ effetto che provoca é quello di smaterializzazione e di sdoppiamento della propria personalita: ci si vede da
fuori, siadall’interno sia dall’ esterno, con continui cambiamenti di aspetto e colore. L’ intossicazione
allucinogena € provocata da 27 alcaloidi di isoquinoling; |e ricerche farmacologiche iniziate da Lewin
consentono d’isolare varie componenti, tra cui appunto la mescalina. Nel 1896 Arthur Heffter ne descrive gli
effetti dopo averne ingerito 16,6 grammi in formadi estratto alcoolico. Il suo nome, imposto dai chimici che
la scoprirono, deriva dal messicano mezcal, acausadi un errore d’identificazione della pianta da cui
proviene. Lamescalina puraé sotto formadi polvere cristalling; scioltain un liquido € piu gradevole del

peyote.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/peyote
https://test.doppiozero.com/marco-belpoliti

Opera di Stephen Eichhorn.

Somministratain dosi opportune modificala qualita della coscienzain modo cosi profondo e con effetti
meno tossici di qualsiasi sostanza conosciutain precedenza (U. Leonzio). Per questo attiral’ attenzione di
ricercatori. Nel 1950 un giovane psichiatra, Humphrey Osmond, nota la somiglianzatrala composizione
chimicatramescalina e adrenalina, mentre altri suoi colleghi pensano che possa servire nella curadella
schizofrenia. Lo scrittore inglese Aldous Huxley compie alcuni esperimenti sulla propria personacon |’ aiuto
di Osmond; e interessato al rapporto tra realta oggettiva ed emozione soggettiva, di cui hatrattato nel suoi
romanzi. Nel 1954 pubblica Le porte della percezione; due anni dopo Paradiso, Inferno. Vi raccontale
esperienze con la mescalina attribuendo alla droga virtu mistiche, “capaci di trasportare agli Antipodi della
mente”’ (Leonzio). | due libri circolano in Europa e in America e hanno innumerevoli lettori. Osmond scrive:
“L’azione del peyote non accentual’io malo espande nell’io degli altri, con una sempre piu profonda
empatia o sentire-dentro. L’io s dissolve e nel dissolversi si arricchisce...”. Sel’alcool causa una



trascendenza discendente, il peyote invece una ascendente. La mescalina produce visioni e apre porte che per
lamaggior parte delle persone erano chiuse.

Trail 1961 eil 1965 Carlos Castaneda esplorala medesima drogain Messico; ne scrivein un libro intitolato
A scuola dallo stregone. Don Juan, la sua guida, aiuta Castaneda a“vedere” la“realta non ordinaria’. Questi
libri avranno una notevole influenza su un’intera generazione di lettori indicando nellamescalinalo
strumento per ottenere una visione mistico-religiosa, come racconta anche Oliver Sacksin Allucinazioni .
Questa droga permetterebbe a chi non € artista di partecipare alle sensazioni dei grandi creatori, pur non
potendo avere le loro doti artistiche (A. Castoldi). Emerge coniil libro di Huxley I’idea dell’ artista come “un
individuo naturalmente drogato”: “Un visionario senzatalento pud percepire una realta ulteriore non meno
grande, bella e significativa del mondo visto da Blake; ma egli manca completamente delle capacita di
esprimere, in simboli letterari o plastici, cio che havisto”. Mentre Artaud e Castaneda vedono nell’ uso del
peyote un’iniziazione individuale che li include nella cultura di una comunita; per Huxley I’ avventuradella
droga € un fatto privato, che si compie nel chiuso della propria stanza con |’ assistenza di un medico. Negli
stessi anni |o scrittore francese Henri Michaux prova varie esperienze con le droghe, dall’ hashisch alla
mescalina.

Ne scrivein un libro del 1961, Connaissance par les gouffres. Il libro si apre con un’emblematicafrase: “Le
droghe ci annoiano con il loro paradiso. Ci diano, piuttosto, un po’ di conoscenza. Noi hon siamo un secolo
daparadisi”. Come scrive Emanuele Trevi nell’ introduzione al libro dello scrittore francese, sotto |’ urto
psicotropo dei principi attivi le droghe diventano in Michaux una specie di stato di emergenza che permette
allamente di conoscere il proprio funzionamento, i limiti, ma anche le possibilita. Saranno questi autori a
orientare i movimenti giovanili americani che stanno sorgendo all’inizio degli anni Sessanta, gli hippy ela
stessa Beat generation. Il fascino di cui si caricalamescalinaeil cactus messicano € quello di cercare
“un’individualita non contaminata dal discorso sociale” (Castoldi). La strada verso I’ uso gli alucinogeni per
alargarela coscienzadell’ lo é aperta.

Cosaleggere per saperne di piu

U. Leonzio, Il volo magico (Einaudi) libro ancora utilissimo; G. Samorini, Mitologia delle piante inebrianti
(Edizioni Studio Tesl), e del medesimo autore: Droghe tribali (Shake Edizioni); A. Castoldi, Il testo drogato
(Einaudi) libro dedicato al rapporto traletterati e droghe; F. Benitez, Payoteros (il Saggiatore) unabreve
storiadel peyote e del suo utilizzo; B. Inglis, Il gioco proibito (Mondadori) classico dedicato alle droghe
proibite; A. Artaud, Al paese di Tarahumara e altri scritti (Adephi); A. Huxley, Le porte della percezione —
Paradiso, Inferno (Mondadori); O. Sacks, Allucinazioni (Adelphi); H. Michaux, Conoscenza degli abissi
(Quodlibet) con introduzione di E. Trevi.

Questo articolo € uscito in versione piu breve su La Repubblica, che ringraziamo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




