
 

Peyote 
Marco Belpoliti
11 Agosto 2018

Il 10 gennaio 1936 Antonin Artaud parte per il Messico. Segue le tracce di una tribù dedita all’uso e al culto
del peyote. Nell’agosto dell’anno seguente esce anonimo sulle pagine della “Nouvelle Revue Française” il
racconto Al paese dei Tarahumara: “Il soggiogamento fisico era sempre presente. Quel cataclisma che era il
mio corpo… Dopo ventotto giorni d’attesa, non ero ancora rientrato in me; – bisognerebbe dire: uscito in
me”. L’esperienza che Artaud compie non concerne il divino, bensì se stesso. Lo spiegherà nel 1945
all’amico Henri Parisot: “Significa che non è Gesù Cristo che sono andato a cercare dai Tarahumaras, ma me
stesso, il signor Antonin Artaud, nato il 4 settembre 1896 a Marsiglia”. Il peyotl è un cactus, Lophophora
willimasii (Lem.), che si trova nelle zone aride del Messico settentrionale. La sua comparsa ufficiale data
1888, quando Ludwig Lewin pubblica la prima relazione che lo classifica dal punto di vista botanico
descrivendone le qualità allucinogene. Alla fine dell’Ottocento sono diversi gli studiosi, tra cui Havelock
Ellis, ad essere attratti dalle modificazioni psicologiche che provoca nelle persone che l’ingeriscono. Un frate
francescano, Bernardino de Sahagún, arrivato quarant’anni dopo la conquista del Messico da parte di Cortez,
aveva steso la prima testimonianza scritta sulla storia del cactus peyote. In Historia General de las Cosas de
Nueva España informa sulle cerimonie a base di piante sacre; dopo di lui un naturalista e botanico, Francisco
Hernandez, mandato nel 1570 da Filippo II a conoscere la botanica del Nuovo Mondo, redige Historia
plantarum Novae Novae Hispaniae in 16 volumi. Vi esamina droghe e medicamenti usati dagli indiani, tra
cui anche questa pianta. L’Europa apprende così l’esistenza della “radice diabolica”.

 

La parola peyotel, o peyote, è di origine Nahuatl e probabilmente significa “splendore” o “illuminazione”
attraverso il riferimento al bianco del bozzolo da seta, tocapeyotl. Ugo Leonzio la fa derivare invece da piule,
nome generico messicano per significare “allucinogeno”. Il peyote lo si consuma sotto forma di “bottoni”
masticati o ingurgitati dissecati, oppure bevuti in un infuso; di sapore disgustoso, provoca vomito e nausea.
Uno degli alcaloidi estratti dalla pianta è la mescalina. Gli effetti di questa droga riguardano la percezione
visiva: “Dopo qualche tempo compaiono arabeschi o figure colorate, che s’avvolgono e svolgono in un gioco
delicato, incessante, talora attenuate da ombre scure, talaltra di una chiarezza inondante”. Così scrive Lewin
che ha portato il cactus al museo botanico di Berlino, l’ha classificato e chiamato Anhalonium Lewinii.
L’effetto che provoca è quello di smaterializzazione e di sdoppiamento della propria personalità: ci si vede da
fuori, sia dall’interno sia dall’esterno, con continui cambiamenti di aspetto e colore. L’intossicazione
allucinogena è provocata da 27 alcaloidi di isoquinolina; le ricerche farmacologiche iniziate da Lewin
consentono d’isolare varie componenti, tra cui appunto la mescalina. Nel 1896 Arthur Heffter ne descrive gli
effetti dopo averne ingerito 16,6 grammi in forma di estratto alcoolico. Il suo nome, imposto dai chimici che
la scoprirono, deriva dal messicano mezcal, a causa di un errore d’identificazione della pianta da cui
proviene. La mescalina pura è sotto forma di polvere cristallina; sciolta in un liquido è più gradevole del
peyote.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/peyote
https://test.doppiozero.com/marco-belpoliti


Opera di Stephen Eichhorn.

Somministrata in dosi opportune modifica la qualità della coscienza in modo così profondo e con effetti
meno tossici di qualsiasi sostanza conosciuta in precedenza (U. Leonzio). Per questo attira l’attenzione di
ricercatori. Nel 1950 un giovane psichiatra, Humphrey Osmond, nota la somiglianza tra la composizione
chimica tra mescalina e adrenalina, mentre altri suoi colleghi pensano che possa servire nella cura della
schizofrenia. Lo scrittore inglese Aldous Huxley compie alcuni esperimenti sulla propria persona con l’aiuto
di Osmond; è interessato al rapporto tra realtà oggettiva ed emozione soggettiva, di cui ha trattato nei suoi
romanzi. Nel 1954 pubblica Le porte della percezione; due anni dopo Paradiso, Inferno. Vi racconta le
esperienze con la mescalina attribuendo alla droga virtù mistiche, “capaci di trasportare agli Antipodi della
mente” (Leonzio). I due libri circolano in Europa e in America e hanno innumerevoli lettori. Osmond scrive:
“L’azione del peyote non accentua l’io ma lo espande nell’io degli altri, con una sempre più profonda
empatia o sentire-dentro. L’io si dissolve e nel dissolversi si arricchisce…”. Se l’alcool causa una



trascendenza discendente, il peyote invece una ascendente. La mescalina produce visioni e apre porte che per
la maggior parte delle persone erano chiuse.

 

Tra il 1961 e il 1965 Carlos Castaneda esplora la medesima droga in Messico; ne scrive in un libro intitolato
A scuola dallo stregone. Don Juan, la sua guida, aiuta Castaneda a “vedere” la “realtà non ordinaria”. Questi
libri avranno una notevole influenza su un’intera generazione di lettori indicando nella mescalina lo
strumento per ottenere una visione mistico-religiosa, come racconta anche Oliver Sacks in Allucinazioni .
Questa droga permetterebbe a chi non è artista di partecipare alle sensazioni dei grandi creatori, pur non
potendo avere le loro doti artistiche (A. Castoldi). Emerge con il libro di Huxley l’idea dell’artista come “un
individuo naturalmente drogato”: “Un visionario senza talento può percepire una realtà ulteriore non meno
grande, bella e significativa del mondo visto da Blake; ma egli manca completamente delle capacità di
esprimere, in simboli letterari o plastici, ciò che ha visto”. Mentre Artaud e Castaneda vedono nell’uso del
peyote un’iniziazione individuale che li include nella cultura di una comunità; per Huxley l’avventura della
droga è un fatto privato, che si compie nel chiuso della propria stanza con l’assistenza di un medico. Negli
stessi anni lo scrittore francese Henri Michaux prova varie esperienze con le droghe, dall’hashisch alla
mescalina.

 

Ne scrive in un libro del 1961, Connaissance par les gouffres. Il libro si apre con un’emblematica frase: “Le
droghe ci annoiano con il loro paradiso. Ci diano, piuttosto, un po’ di conoscenza. Noi non siamo un secolo
da paradisi”. Come scrive Emanuele Trevi nell’introduzione al libro dello scrittore francese, sotto l’urto
psicotropo dei principi attivi le droghe diventano in Michaux una specie di stato di emergenza che permette
alla mente di conoscere il proprio funzionamento, i limiti, ma anche le possibilità. Saranno questi autori a
orientare i movimenti giovanili americani che stanno sorgendo all’inizio degli anni Sessanta, gli hippy e la
stessa Beat generation. Il fascino di cui si carica la mescalina e il cactus messicano è quello di cercare
“un’individualità non contaminata dal discorso sociale” (Castoldi). La strada verso l’uso gli allucinogeni per
allargare la coscienza dell’Io è aperta.

 

Cosa leggere per saperne di più

U. Leonzio, Il volo magico (Einaudi) libro ancora utilissimo; G. Samorini, Mitologia delle piante inebrianti
(Edizioni Studio Tesi), e del medesimo autore: Droghe tribali (Shake Edizioni); A. Castoldi, Il testo drogato
(Einaudi) libro dedicato al rapporto tra letterati e droghe; F. Benítez, Payoteros (il Saggiatore) una breve
storia del peyote e del suo utilizzo; B. Inglis, Il gioco proibito (Mondadori) classico dedicato alle droghe
proibite; A. Artaud, Al paese di Tarahumara e altri scritti (Adephi); A. Huxley, Le porte della percezione –
Paradiso, Inferno (Mondadori); O. Sacks, Allucinazioni (Adelphi); H. Michaux, Conoscenza degli abissi
(Quodlibet) con introduzione di E. Trevi. 

 

Questo articolo è uscito in versione più breve su La Repubblica, che ringraziamo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



