DOPPIOZERO

Jullien, L’identita culturale non esiste

Mario Porro
27 Agosto 2018

L’ Occidente ha scoperto I’ esigenza di dialogare con le atre civilta da quando non é stato piu in grado

d’ imporre con laforzala propriaragione. Ha giustificato il suo predominio con il possesso di valori assoluti
comei diritti umani, che pretende di incarnare e che si sente in obbligo di diffondere. Crede che questi
principi universali debbano venire accolti da ogni essere dotato di ragione, ma questaragione éinrealtalo
specifico risultato della sola storiaintellettual e europea, come o € lanozione stessa di universale. 1l filosofo
e sinologo Francois Jullien hamostrato ne L’ universale e il comune (Laterza) come allo sguardo geneal ogico
tale nozione riveli una stratigrafia composita ed eterogenea. Il pensiero filosofico greco affidaal logos la
conquista di una verita stabile; con Socrate si cerca attraverso il dialogo una definizione su cui tutti possano
concordare, I’ autentico sapere che coglie larealta*“secondo il tutto” (kath’ olou). Abbandonando il singolare
della sensazione, lo spirito insegue il concetto che restituiscail quid che si ritrovaidentico in tutti gli esempi
di Virtu o di Bellezza, |’ essenza invariabile sotto la variazione empirica. Per compensazione, spettera ala
letteratura (o alafilosofia che st modella su di essa, in Kierkegaard o in Nietzsche) recuperare I’individuale
che |’ universale ha tralasciato, evocando un’emozione e raccontando I’ ambiguo che & inerente allavita e che
sfugge all’ astrazione del concetto.

Al precetto logico greco si € aggiuntal’istanza giuridica; 1a cittadinanza della Roma antica non deriva né dal
suolo né dal sangue, non dipende dalla patria geografica, naturale, dove cioé si e nati, ma dall’istituzione
politicacui si partecipa. Allareligione cristiana dobbiamo il terzo strato su cui si € sedimentata la nozione di
universale. “Non ¢’ e piu giudeo né greco, non ¢’ e piu schiavo né libero, non ¢’ € piu uomo né donna”, scrive
san Paolo, le differenze si dissolvono nell” abbraccio dell’ amore divino, nellafratellanzain Cristo. La
modernita ha sviluppato I’istanza dell’ universale prendendo come riferimento primario la scienza; alaverita
conquistata dalla dimostrazione matematica, ereditatadai Greci, si € aggiunta la conoscenza oggettiva della
fisica. Allalegisiazione che governail mondo naturale Kant fa corrispondere I’ universalita e necessita
dell’imperativo categorico: considerare ogni uomo come fine e non come mezzo e una massima che ogni
soggetto razionale é chiamato ad accogliere e mettere in praticain qualsiasi circostanza. Delle pretese di
universalita del propri valori I’ Occidente ha fatto un’ armaideol ogica per imporre la propria egemonia: il
locale, come larana dell’ apologo, si e gonfiato fino a saturare e cancellare le differenze, mail frutto
avvelenato nel mondo globalizzato (la Cinalo testimonia) non € stata la diffusione dei diritti umani, ma
guella perversione dell’ universale che e I’ uniforme. Quest’ ultimo non dipende dalla ragione, madai
meccanismi dellatecnologia applicati alla produzione e al consumo, € soltanto lo standard che si produce a
costi minori e conquistail mercato.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jullien-lidentita-culturale-non-esiste
https://test.doppiozero.com/mario-porro

In realtd, non esistono concetti che siano immediatamente universali, apriori fondativi sotto i quali s
potrebbe disporre tutta la varieta delle culture e del pensiero. Kant, a compimento della Ratio illuministica,
poteva ancora classificare nellatavola delle “ categorie” le nozioni (sostanza, causalita, ecc.) senzale quali
non sarebbe possibile pensare e conoscere. Ma quei concetti non trovano rispondenza nella lingua-pensiero
cinese, come Jullien ha mostrato nei suoi scritti, a partire da Processo o creazione (Pratiche, 1991), fino ai
piu recenti Parlare senza parole. Logos e Tao (Laterza) e Essere o vivere (Feltrinelli). L’ ethocentrismo ci
porta aimmaginare che tutte le culture siano chiamate ad accogliere la nostra Verita (nozione anche questa
che la Cina haignorato), come un tempo credevamo —lo illustral’ Agnello mistico dei Van Eyck nella
cattedrale di san Bavone a Gand — che i rappresentanti delle altre religioni accorrono per onorare il mistero
cristiano. Piu che universali, ricorda Jullien, esistono universalizzanti, cioe ideali mai appagati, ribelli,
regolatori (nel senso dell’idea kantiana) che inducono a spingere sempre piu in lal’ orizzonte, anon
soddisfarsi di quanto raggiunto.

Proprio questo tipo universale, ideale mai raggiunto, bisogna rivendicare perché si possa promuovere la
condivisione di quanto & comune frale civiltd E questala condizione che rende possibile alle culture di
rimanere aperte, pronte arielaborarsi e disponibili acambiare, cioé arestare vive. In caso contrario, quando
si ripiegano sulle proprie “differenze” e si compiacciono di quella che ritengono la propria “essenza’, le
civiltatrasformano i propri valori in frontiere, pronte a escludere gli atri. Forse ispirandosi a principio
confuciano per cui primaregoladi un pensatore e “rettificare i nomi”, Jullien segnala nel recente L’ identita
culturale non esiste (Einaudi) che per porre le basi di un possibile dialogo frale civilta occorre in primo
luogo affrontare laloro varietain termini di scarto e non di differenza. La sorte della differenza e



strettamente legata all’ identita all’ interno della quale opera una distinzione: € grazie alla differenza, spiega
Aristotele, che possiamo definire e identificare; per determinare I’ essenza dell’ uomo dovro indicare il genere
prossimo cui appartiene (animale), e poi la differenza specifica (razionalita).

Lo scarto, invece, opera nell’ambito della distanza e cosi ci fa uscire dalle tipologie, dalle consolatorie caselle
definitorie. Se nella differenza, una volta fattala distinzione, ognuno dei due termini dimentical’ atro eresta
chiuso nel proprio specifico, nello scarto la distanza mantiene i due termini in tensione lasciando apertala
ricchezza del confronto. Lo scarto e unafigura avventurosa, disturba e rida slancio al pensiero, consente di
esplorare e di far emergere squarci su possibilita inattese; questo perché rende visibileil tra che si apre fra
termini che, invece di ripiegars su se stessi, restano rivolti verso I’ altro. L’ orrore del pensiero greco e
cristiano per I'indeterminato haimpedito di considerare il non-luogo che si stende fra, dove ciascun termine &
spossessato del suo in sé e delle sue “proprieta’. Non sapendo pensareil “tra’, metaxu, I’ Occidente ha
pensato I'“al di I1&’, hainventato I’ altro piano dellareata, “il mondo vero” (Nietzsche), il meta della
metafisica. Per 0 stesso motivo, ha pensato larelazione frai due termini sotto formadi conflitto e ne ha
prospettato, in Hegel, il superamento dialettico solo in vista della conciliazione degli opposti, doveil terzo
sintetizza entrambi in una nuova determinazione. Lo scarto ci porta a uscire dalla prospettivaidentitaria, non
daluogo ala conoscenza tramite classificazione, mafa emergere risorse insospettate.

Siamo eredi del mito di un’ unita culturale originariaa cui sarebbe seguita la diversificazione: la maledizione
divina ha punito la presunzione umana facendo sorgere la proliferazione babelica delle lingue. Ma solo
Babele e’ opportunita del pensiero, ricorda Jullien. Se fossimo costretti a parlare tutti un unico idioma, il
globish dell’ inglese mondializzato, perderemmo gli scarti fecondi che si aprono tra le lingue, diremmo addio
alleloro rispettive risorse; finiremmo per pensare con gli stessi concetti standardizzati, scambiando per
principi universali sterili stereotipi. Sfuggire allalogica della differenza significa riconoscere che non esiste
I"identita di una cultura, un insieme di proprieta che ne fissi per sempre |’ essenza; ogni cultura é sempre
eterogenea al proprio interno, include dissens e divergenze, st modifica singolarmente in base alle scelte dei
partecipanti. Abbiamo smarrito I’ ideal e dell’ unione europea sognando di poterne definire I’ identita, in cerca
di “radici” cristiane o greche: macio chefal’ Europae proprio il fatto di essere al tempo stesso cristiana e
laica, di essersi sviluppata nello scarto tralaragione e lareligione, tralafede ei Lumi, nellatensione che ha
ravvivato entrambi. Le risorse si alimentano vicendevolmente e non si escludono. Non sono da esaltare o
predicare, sono a disposizione manon ci appartengono e I’ unico modo per difenderle € attivarle e
promuoverle, non proclamarsene sostenitori. Come il guardiano alla porta della L egge nella parabola di
Kafka, a massimo si puod essere custodi della verita, mai possessori. Conosciamo bene, nell’ Europa dell’ Est
come acasanostra, i tanti difensori della civilta cristiana pronti a cancellareiil tratto saliente dellareligione di
cui ostentano i simboli, la pietaverso gli ultimi e lamisericordia.

Fralerisorse che |’ Europa ha attivato, Jullien ricordain primo luogo la promozione del Soggetto: non
dell’individuo ripiegato sull’io, ma del soggetto che introduce la suainiziativa nel mondo, vi portaun
progetto che miraaforzare gli ostacoli che larealtaoppone. Intal modo, I'io s strappa dalla condizione
presente, prende distanza dal mondo, comincia propriamente a“ esistere” (ex-sistere). Laculturamiraa
promuovere il soggetto portandolo a debordare dalla chiusuradel suo io e nel contempo a evitare
I’integrazione in un mondo; atirarsi, di conseguenza, “fuori” (ex) da un asservimento per sbloccare una
liberta. Anche il cristianesimo ha contribuito alla promozione esistenziae dell’ umano, per aver imposto il
superamento della Legge attraverso |I’amore e per aver dispiegato la coscienza come istanza intima del
soggetto. E I’ Occidente ad aver promosso quella risorsa, etica e politica, che & la liberta del soggetto, da cui
lademocrazia ha tratto la sua legittimita: la democrazia consiste innanzitutto nel trattare gli altri come
soggetti 0, meglio, nel promuovere una comunita di soggetti. Analogamente, dobbiamo ai Greci, a Platone in



particolare, quell’ altrarisorsa, ignota alla tradizione cinese, che Jullien haindicato come “I’invenzione
dell’ideale” (L’ invenzione dell’ideale e il destino dell’ Europa, Medusa, 2011): lamente si ponein scarto
rispetto al dato, immagina possibilita nuove, promuove un “ideale”’ che divental’ oggetto acui si aspira.
Questa vocazione amodificare il presente, quella che ha promosso I’impulso allarivoluzione, in arte come in
politica, appare oggi unarisorsa esaurita, nel tempi che diciamo post-ideologici ma che appaiono
semplicemente post-ideali.

All’ opposto del “narcisismo delle piccole differenze’ che s richiude gelosamente su identitaimmaginarie, gli
scarti fanno uscire le culture dal solco dellatradizione, impegnano il pensiero nell’ avventura, lo costringono
aevitare |le strade battute per tracciare possibili access al’impensato. Se ladifferenzaisolale cultureele
“essenzializza’, rinchiudendoci nel vicolo cieco dell’ universalismo o del relativismo, soltanto |o scarto,
tenendo in tensione cio che ha separato, puo produrre il comune. Nel tra aperto dallo scarto ognhuno dei due
elementi smette di bastare a se stesso, oltrepassa il muro che teneva a distanza, senza lasciarsi assorbire: il
comune non € il simile, integrazione non significa assimilazione. Laricchezza di unacomunitasi misuradalla
capacita di compiere degli scarti al proprio interno e di mantenere un comune condiviso, hon in nome di
un’“identitamultipla’, né in nome dellatolleranza, dove ognuno insiste sui propri valori e sulle proprie
convinzioni. Com-munis indica nel suo etimo cio che viene condiviso, marimandaal dono e al munus
(obbligo), implica cioé unareciprocitanel dono. Jullien ritrova per atre vie quella corrente del pensiero
contemporaneo (in cui possiamo iscrivere Jacques Derrida, Jean-Luc Nancy, Roberto Esposito) che,

dall’ originaria reciprocita del dono-debito, intende demolire I’immagine di soggetti compiuti che vivono la
comunitain termini di ripiegamento identitario, pronti ad escludere e s-comunicare.

I comune dell’ umanita non € un elemento dato, ma un’ operazione mai conclusa; consiste, suggerisce Jullien,
nella possibilita di comunicare e condividere, di circolare attraverso intelligibilita diverse per fare emergere
una co-erenza (non unaverita), cioe letteralmente quel che si tiene insieme nel pensiero. |1 comune non
dipende daregole o da un fondamento, non procede da vincoli normativi, € unarisorsainesauribile, un
capitale da sfruttare, muovendo dal presupposto per cui qualsiasi culturaeintelligibile. Apel e Habermas
hanno indicato il comune fra culture nel trascendental e della comunicazione, nelle condizioni che rendono
possibile un discorso argomentato frainterlocutori. Main realta questa comunita che s affida alle regole
implicite alla discussione sorge sui presupposti tipici dell’ Occidente, che la parola abbia senso (dica
qualcosa), che si rispettino le modalita logiche ed etiche dell’ argomentazione (filosofica). La parola
confuciana perd non ha pretesa di verita, miraaincitare, fornisce indizi per mettere sullavia; le parole del
maestro possono variare, fino alla contraddizione, a seconda del momento e delle opportunita. Il protocollo
dialogico non s ritrovain quelli che impropriamente chiamiamo Dialoghi di Confucio, dovefindal’inizio e
scartatal’idea di unareciprocita frainterlocutori come quellasimulatain Platone. L’ eticadella
comunicazione proposta da Habermas mira a generare un consenso, inducendo |’ ascoltatore ad accettare
I"istanza di veritadi quanto e detto. Di nuovo, Confucio e ancor piu i testi taoisti ci liberano dallamorsadelle
regole dell’ argomentazione, mostrando come ci si possa comprendere senzadirs niente (“ parlare senza
parole”) e come I’ obiettivo non sia con-vincere |’ altro, nella speranza di vincere insieme.

Ancheil dialogo, ha spiegato Jullien, € unarisorsa promossa dall’ Occidente. S modella sullo scontro degli
opposti, sulla battaglia campale che vede gli avversari porsi facciaafaccia, duello eroico di parole in vista
delladecisione, in assemblea o nel tribunale. La Cina, al contrario, privilegiail procedere obliquo, il discorso
che non dice in modo esplicito ma suggerisce, cosi come in battaglia evitalo scontro frontale afavore
dell’azione indiretta. 1l termine dialogo non e storicamente senza macchia. E non solo perché oggi

I’ Occidente lo rivendica dopo aver perduto laforza per imporrei suoi valori “universali”, ma anche perché
celal’aspirazione aun (falso) irenismo o I'ipocrisiadi un falso egualitarismo. Dia, in greco, esprime al tempo



stesso |o scarto e I’ attraversamento, mentre logos indicail comune dell’intelligibile che €, paradossal mente,
lacondizione e a contempo o scopo del dialogo stesso. Un dialogo € una lenta avanzatain cui, con tempo e
pazienza, le rispettive posizioni S Scoprono reciprocamente e lentamente elaborano le condizioni che
renderanno possibile un incontro effettivo. Il dia-logo fa emergere progressivamente un ambito di
intelligenza condivisain cui ognuno pud cominciare a comprendere I’ altro. Mail dialogo pud svolgersi
soltanto nellalingua di entrambi, ovvero nel tra aperto dallatraduzione: la traduzione deve essere lalingua
del mondo per poter attivare le risorse delle diverse lingue-pensieri. Latraduzione lasciainfatti emergere la
difficolta, il carattere non definitivo, semprein fieri e mai compiuto del dialogo, ma permette anche di vedere
un comune della comprensione che si elaboratra le civilta. Solo cosi il soggetto a venire potra non essere piu
assoggettato: prigioniero di una verita particolare, che si enunciain modo dogmatico €, in quanto tale,
esclusivo. Non sara neppure un soggetto de-territorializzato, cioé tagliato fuori dal locale e dal singolare, di
unalingua, di una cultura e di un paesaggio. Sara un soggetto agile e nomade, pronto, partendo da unalingua
e da un determinato ambiente, a circolare traaltre lingue e altri ambienti, attingendo alle risorse delle une e
degli altri.

Unaversione piu breve di questarecensione € apparsa su Alias, I'inserto domenicale de il Manifesto, il 15
luglio 2018

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Francois Jullien

l.'identita culturale
non esiste

&
ST - e

La rivendicazione di un’identita cul-
turale tende oggi a imporsi in tutto
il mondo, a causa dei nazionalismi
e della globalizzazione. Ma € un er-
rore parlare di «differenze» che iso-
lano le culture. Conviene, piuttosto,
parlare di scarti, che le mantengo-
no l'una di fronte all’altra, promuo-
vendo un terreno comune.




