DOPPIOZERO

L eggereil Corano, oggi e qui

Daniele Gorret
10 Settembre 2018

Da lettore e ascoltatore (moderato | ettore, moderato ascoltatore) di giornali, di radio e di tivu, ho avuto in
guesti anni, sempre piu spesso, I'impressione che molti parlassero di Islam e di Corano senza aver letto molto
al riguardo, anzi — ad essere sinceri — senza aver frequentato per nullané quel testo né quellateologia né
quella storia. E se la cosa poteva apparire “normale” per il comune cittadino (il vecchio “uomo della strada’)
avvezzo adir la sua su tutto senza aver faticato gli occhi su nulla, mi pareva cosa ben piu grave che a
mostrare |o stesso comportamento fossero riveriti giornalisti, noti politici, perfino potenti maitres a penser
della scena culturale nazionale.

E stata questa sgradevol e impressione, molto banalmente, aindurmi, da qualche anno, a tentare se non lo
studio ameno laletturadi quel Testo, di quei testi, consapevole fin dall’inizio che ero destinato a non
provare mai I’ ebbrezza del contatto diretto con lalingua originariadi quel Libro. Libro —come si sa— ancora
piu decisivo in quanto libro — che non altri testi sacri del monoteismo tanto da spingere qualcuno adire che
seil Cristianesimo e lareligione del Dio in-carnato, |I'lslam e lareligione del Dio in-cartato (Rammento, a
guesto riguardo, un fatto occorsomi nel 2005 a San’a, Y emen, quando, dopo aver acquistato da un ragazzino
la pitu minuscola edizione del Corano che si potesse immaginare — un libretto di pochi centimetri quadrati —
venni avvicinato da un altro piu deciso ragazzo il quale mi impose con buone e meno buone maniere di
restituire a venditore il minilibro, giusta, forse, la raccomandazione della Sura L VI, vv.77-79: “Eccolo, & un
Appello magnanimo, al-Qur’ an, in uno Scritto nascosto, solo i puri 1o toccano” — dalla traduzione francese di
André Chouragui).

Ad accostarne la lettura— anche nell’ estrema debolezza e nella“diminutio” inevitabile di unatraduzione — ci
viene incontro unaforza arcaica: avvertiamo (se appena appena siamo dotati di un qualche “fiuto”) la
lontananza del testo rispetto anoi lettori del XXI secolo, perdipiu segnati, segnatissimi dagli ultimi tre secoli
di storiaoccidentale. Doppia distanza, quindi: dei tempi e degli spazi. E, subito dopo questaimpressione
feroce (che puo anche disporreil lettore volenteroso a desistere dall’impresa), ci sorprende la compresenza (a
volte laconvivenza al’interno della stessa Sura) di arditi e poeticissimi voli metafisici e di prosaici precetti,
minuziose prescrizioni che anoi parrebbero addirsi piu ad un compendio di diritto civile, atte aregolare la
vitamatrimoniale, le norme di proprieta o di successione: esemplare lalunghissima Surall dettadella
“Giovenca’. Non basta |a distinzione tradizional e tra Sure meccane (le mistiche, le “verticali”) e Sure
mediniane (le “pratiche”, le “orizzontali”) a spiegare tanta varieta di contenuti e toni al’ interno dello stesso
testo; bisogna rappresentarci un mondo (ma siamo davvero capaci anche solo di immaginarcelo questo
mondo?) in cui le nostre distinzioni —ormai da noi vissute come naturali main realta storicamente costituites
—distinzioni tra“sacro” e “profano”, “religioso” e “laico”, “teologico” e “politico”, semplicemente non si
davano né avevano ragione di esistere.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leggere-il-corano-oggi-e-qui
https://test.doppiozero.com/daniele-gorret

Altrimenti e inevitabilmente cadiamo in un anacronismo mostruoso, fonte di tutte le (numerose) idiozie che,
al riguardo, ascoltiamo tutti i giorni attorno anoi. La primadi tali assurditariguardai due eserciti I’ un contro
I’ altro armato degli interpreti di quel testo (e di quellastoria): il primo I’ esercito dei letteralisti che
rimuovono la dimensione simbolica della lingua arcaica giusta |a disposi zione puramente denotativa del
linguaggio contemporaneo (tecnoscientifico); il secondo € quello che rimuove invece tutto cio chein quei
testi fa per noi (moderni) problema riducendo I’ interpretazione a un senso vagamente metaf orico-anal ogico
deprivato della suaforza originaria (“& solo un simbolo!”, appunto). Il primo, rappresentato chez nous dai
“cattivisti”, s appunta sui versettti “violenti” del Corano e crede di trovarvi |’ origine di tutti i mali che quella
religione e quella civilta avrebbero prodotto (in primis, del terrorismo arabo, vista la sua ovvia attuaitd); il
secondo, incarnato dai nostri “buonisti”, ripete ossessivamente “L’Islam e religione di pace!” senza neppure
dubitare di riprodurre uno slogan totalmente vuoto di senso. Entrambe le parti ricavano il vantaggio di non
dover studiare, di non fare lo sforzo per risalire a una mentalita altra dalla nostra e, soprattutto, di sentirsi
nellaveritain quanto contrapposti ala parte avversa (giochetto che pare troppo infantile per essere condotto
da personalita adulte e che pure continua imperterrito da anni). In realta, entrambe le parti s candidano
all’'impossibilita di una qualche comprensione (insieme razionale ed emotiva) di quel Testo che, per lasua
arcaicita e potenza, fu concepito a una temperatura linguistica altisssma. (Proprio per questo non sarebbe una
battuta sostenere che gli interpreti autentici — del Corano come di altri testi delle tradizioni monoteiste —
potrebbero essere, oggi, soloi poeti).

L’ Arcaico —di cui il lettore occidentale onesto del Corano fa prova— e infatti |0 stesso Arcaico che innerva
tutti i testi del monoteismo (neo e veterotestamentario) ma che attualmente in Occidente viene perlopiu
implicitamente rimosso a fine di attualizzare e sdoganare quegli stessi testi. Si tratta cioé — e non da oggi —
di addomesticare quei libri alla mentalita nostra dominante, figliain veritadi un processo di laicizzazione
(razionalistico-illuministico) che durada piu di tre secoli ma che viene sottaciuto o offerto come “valore
perenne’, quindi indiscutibile.



(Unariprovadi tutto questo potrebbe essere agevolmente inseguita nelle vicende della Chiesa cattolica degli
ultimi sessant’ anni e, in modo ancora piu manifesto, negli anni di quest’ ultimo Pontificato il cui “discorso”
teologico e sempre piu nell’ angolo — chi ci parlapiu di Verginitae di Incarnazione, di Passione dell’ Uomo-
Dio, di Resurrezione, di Giudizio, di Ascensione e di Transustanziazione? — e al centro di tutto si accampa
sempre pill — sempre piu prosaicamente — la missione sociale dell’ istituzione con la sualotta contro la
poverta, non gia Madonna Poverta di Francesco d’ Assisi aspirazione massimadel Cristiano, ma, molto
laicamente, la poverta delle masse in tempo di globalizzazione).

Parlare di 0 auspicare un Islam “moderato” (come un Ebraismo o un Cristianesimo “moderati”) intendendo
con quest’ espressione unaistituzione religiosa aliena da aggressivita (verbale e militar-terroristica) nei
confronti delle altre € una cosa; credere invece che il singolo credente possa vivere in modo “moderato” la
propriafede & un paral ogismo perché qualsiasi “moderazione” (0 “giusto mezzo” o “compromesso”) deve
inevitabilmente saltare quando si entra— da autentici — in una dimensione di per sé radicale ed estrema come
guelladelle fedi. Solo un’infinitaipocrisia pud alorafar parlare di credenti “moderati” (=buoni) di contro a
credenti “radicali” (=barbari o cattivi), il vero scopo essendo quello di gestire credenze e attitudini fattesi piu
docili al vincente secolarismo contemporaneo.

Come esiste da secoli una“cristianita stabilita’ (Kierkegaard), una modalita tranquilla e tranquillizzante di
dirsi cristiani, c'e e ci saraun “lslam stabilito” cioé istituzionale, accettabile e adeguabile alle societa del
Consumo, inoffensivo nei confronti dei valori omologati richiesti dal Mercato Globale e dal Pensiero Unico
delle Societa di Massa. Per dirla piu brutalmente, quale “moderazione” si puo chiedere ad Abramo che parte
per lamontagna di Moria con Isacco e coltello, ai martiri cristiani che entrano nel Colosseo, ai musulmani
cui Maometto ha annunciato il Giudizio?

Per ragioni storiche piuttosto complicate, I’lslam €, dei tre monoteismi, quello che pare meno
“compromesso” con la Ragione di origine occidentale (main realta sempre piu universale) che richiede
consumatori e non credenti, relativisti e non assolutisti, empiristi e non metafisici, convinti praticanti del Qui-
e-ora e non dell’ Eterno.

Non per nullase ci sono stati libri dirimenti nel dibattito islamico contemporaneo, questi sono i testi di
Mohammed Arkoun (islamologo franco-algerino, 1928-2010); celebre il suo Per una critica della Ragione
islamica, 1984, vera e propria proposta di adeguamento dell’Islam al discorso del metodo (storico-critico)
attraverso cui sono passati, con i loro rispettivi travagli, gli altri monoteismi: per I'“illuminista’ Arkoun si
tratta di “recuperareil ritardo culturale” che lareligione del mondo arabo ha accumulato rispetto alle religioni
praticate in Occidente. Ma, con cio, ci s ritrova al’interno della categoria storicopolitica di Progresso (o di
Ritardo o di Reazione) totalmente sconosciuta alla sensibilita araba di quattordici secoli or sono e di per sé
estranea ad ogni fenomenologiadel “religioso” in qualunque tempo e qual ungque spazio S generi. A
riprovachelo “scontro di civilta’ & oradavvero tutto interno alla civilta che noi chiamiamo, per semplicita,
islamica.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

o Ay




