DOPPIOZERO

| afilosofia sl sporcale mani

Antonio Lucci
19 Settembre 2018

Francesca Rigotti, in un articol o recentemente apparso su Doppiozero haripreso e sviluppato una questione
che era gia stata posta, in maniera tanto acuta quanto provocatoria, da Donatella Di Cesare sul Corriere della
Sera. |l titolo del pezzo di Di Cesare recitava“La filosofia tedesca € morta. Dopo 300 anni”. Lates éla
seguente: dopo un periodo di quasi indiscusso predominio, partito dall’ [dealismo e ancor primada Kant e
Leibniz, lafilosofianon parla piu tedesco. In Germania si vanno esaurendo le cattedre universitarie che
seguono latradizione filosofica della cosiddetta “fil osofia continental€” a vantaggio di quelle che hanno
come indirizzo tematico e metodologico lafilosofiadi stampo angloamericano, quella che gli addetti ai lavori
chiamano “analitica’. E sicuramente difficile riassumere |0 spettro tematico delle differenze trale due
correnti filosofiche in questione, e soprattutto e difficile farlo senza pregiudizi di scuola, anche perché va
tenuto conto di una serie di scontri e incontri trale due correnti. Quello che pero puo essere utile sapere a
lettore che non siainterno a dibattito, € che —forse — la piu grande differenza che separa le due correnti €l
tipo di metodologia che esse usano, il modo in cui esse pongono i problemi. Lafilosofia continentale, che fa
proprio un orizzonte che comprende la storia della filosofia occidentale nel suo complesso, ponei problemi
in maniera storica, spesso ibridandosi con discipline pitu 0 meno vicine: dalalinguisticaalla storia,

dall’ antropologiaallapolitica, al’ arte.

In molti casi lo stile di scrittura, laforma che assume |’ espressione del pensiero, hanno un ruolo
assolutamente di primo piano nell’ approccio continentale alafilosofia. Lafilosofiaandlitica, invece, &
interessata a un orizzonte maggiormente formale e formalizzabile. Si punta meno sul virtuosismo linguistico,
stameno acuore |’ originalita, |’ attualita e la spendibilita delle teorie nel panorama contemporaneo, quanto
invece si pone | accento sul formulare le questioni in maniera chiara, dimostrabile, dibattibile con un metodo
chein molti casi si avvicinaaquello delle scienze esatte e che siail meno equivoco possibile. Unadelle
parole chiave, ad esempio, dellafilosofiaanalitica e “normativita”: non tanto, quindi, un’analisi concettuale
dei fatti e del mondo, malaricercadi norme generali applicabili come grigliadi lettura.

Se tralasciamo per un momento, considerandolo come accidentale, il fatto che anche il modo “analitico” di
fare filosofia e nato in ambiente germanofono (Wittgenstein eil Circolo di Vienna), primadi trovareil suo
terreno di diffusione primario negli Stati Uniti e in Inghilterra, da una prospettiva “interna”’ (ossiadal punto
di vistadi chi conosce il mondo accademico tedesco), si puo dire tranquillamente che Donatella Di Cesare ha
ragione. Anche Francesca Rigotti |o ammette, integrando il punto di vistadi Di Cesare, che eraper lo piu
legato alla descrizione della filosofia prettamente universitaria, con uno relativo allafilosofia che non s fa
nei dipartimenti di filosofia.

Se, infatti, lafilosofia— intesa come filosofia continentale — & mortanei dipartimenti di filosofiain Germania
(sostituita da quella analitica), essa appare viva e vegeta alivello di divulgazione, di narrazione, addirittura di
“mito” (inteso come un narrare che non mira a dimostrare una verita more geometrico, maamostrarla) al di
fuori dell’ universita.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-filosofia-si-sporca-le-mani
https://test.doppiozero.com/antonio-lucci
https://test.doppiozero.com/materiali/eilenberger-e-la-filosofia-in-germania
http://lettura.corriere.it/debates/la-filosofia-tedesca-e-morta-dopo-300-anni/

Ne sono unariprovasiail libro Il tempo degli stregoni, recentemente pubblicato in italiano per Feltrinelli, di
Wolfram Eilenberger, quanto il programma televisivo Sernstunde Philosophie, ad argomento filosofico, che
lo stesso Eilenberger tiene regolarmente per latelevisione svizzera. Eilenberger, come altri pensatori che sia
Di Cesare che Rigotti nominano, primo fatutti Peter Sloterdijk, fa parte di una schieradi personaggi che —
per 1o piu extra-universitari — renderebbero la filosofia fruibile al grande pubblico non specialistico,
mostrando, narrando: descrivendo piu che prescrivendo.

Se le argomentazioni di Di Cesare e Rigotti sono vere — e lo sono — forse € pero possibile ampliareil dibattito
integrandole con alcune su altri aspetti del panorama filosofico tedesco, e — pure — con a cune complementari
sul panorama filosofico italiano.



Laprimariguarda lafilosofia accademica tedesca. Se e vero chei dipartimenti di filosofia tedeschi appaiono
sempre piu isolati, e che le correnti filosofiche pit importanti prima della svolta analitica (in particolare
fenomenologia ed ermeneutica) sono praticamente sul punto di estinguersi, non si puo dire atrettanto del

pensiero “teorico”, e della“teoria’ in generale.




Se per “filosofia’, infatti, s intende un’analisi critico-concettuale dell’ attualita, che utilizzi gli strumenti
(anchei piu divers) delle discipline umanistiche per comprendere problemi, temi e possibili direzioni del
presente, insomma, quella disciplina che, citando non letteralmente Hegel, si proporrebbe di comprendere “il
proprio tempo storico tramite concetti”, aloralafilosofia é pit viva che mai.

Chiamerd questo modo di intendere la filosofia, di seguito, “teoria’ per distinguerla dalla filosofia come
viene intesanei dipartimenti universitari tedeschi.

Riassumendo guanto detto in uno slogan: lafilosofia tedesca non € mortain generale, € morta solo nel
dipartimenti di filosofia delle universita, mentre lateoria € viva e vegeta, fuori, ma anche dentro le
universita

Nelle universital’ eredita delle facolta di filosofia € stata presa principalmente dalle scienze dei media e della
cultura. Per il carattere estremamente eterogeneo delle discipline oggetto di studio in questi dipartimenti (in
un dipartimento di scienze della cultura convivono — pit 0 meno pacificamente — filosofi, studiosi di
letteratura, di religioni, di storia, di antropologia, di architettura, di design, ecc.; in uno di scienze dei media
s parladella storia della scrittura come dei linguaggi di programmazione, o delle tecniche di produzione
degli audiovisivi) si € costretti confrontarsi con I’ applicazione di molte metodologie differenti a oggetti di
analisi atrettanto differenti. Lafilosofia, ormai diventatateoria, “si sporcale mani”, manon perde di
efficacia, anzi. Si comprendono, in particolare, le condizioni materiali e storiche di insorgenza delle culture e
dei problemi che le attraversano. Si tende non tanto a diventare esperti di autori quanto specialisti di temi,
che vengono affrontati tramite metodologie diverse a secondadel casl.

Si diventa tanatologi, studiando alivello storico, antropologico, letterario, filosofico, giuridico il problema
dellamorte nelle diverse culture. O si diventateorici del media, cercando di capire quali tipi di soggetti
diventiamo rapportandoci a media in continua evoluzione e trasformazione. O mediatori culturali, studiando
genesi e strutturadel fenomeni di migrazione e integrazione. E cosi via, senza particolari limiti preimposti.

Ai puristi dellafilosofia, che potrebbero indignarsi per una suariduzione al concreto (una “onticizzazione”,
per usare un linguaggio piu specifico), si potrebbe obiettare che gia Eraclito, sorpreso ariscaldarsi vicino un
fuoco come qualsiasi povero mortale infreddolito, avevarisposto ala sorpresadel suoi interlocutori, delus
dal vederlo cosi umano, (un po’) troppo umano, che anche presso quel fuoco “ soggiornavano gli dei”. Non ci
Sono oggetti troppo triviali per unateoria che abbia di mira uno sguardo critico sul presente.

Unaserie di pensatori, certo criticabili (come ogni pensatore), ma sicuramente vitali, animail dibattito
teorico tedesco atutti i livelli: dal coreano Byung-Chul Han con le sue (spesso apocalittiche) analisi sui
media al giacitato Peter Sloterdijk, dallo storico della cultura Thomas Macho a Joseph Vogl, che unisce nei
suoi studi letteratura ed economia, da Friedrich Kittler (scomparso alcuni anni addietro), che si € spinto ad
indagare | e pieghe della soggettivitain connessione con le forme linguistiche proprie di epoche differenti,
fino ad arrivare Hans Joas con lasua analisi dei fenomeni religios individuali e collettivi, e a Christoph
Wulf, con lasuateoriae prassi pedagogica orientata a una comprensione storica e storicizzante

dell’ anthropos. Nessuno di questi autori insegna (o hainsegnato) in un dipartimento di filosofia, madi certo
non si puo sostenere né laloro estraneita al’ orizzonte accademico né laloro non-filosoficita.

Selafilosofiatedesca, quindi, in quanto disciplina“pura’, esercitatanel dipartimenti di filosofiain Germania
e morta, non é chein Italialafilosofia non-analitica se la passi meglio. Ridotta a filologia dellafilosofia, o
schiacciata sulla storia dellafilosofia (di cui, ovviamente, non va messain questione I’importanza centrale,
paragonabile aquella di tutte |e altre discipline storiche), la filosofia come interrogazione del presente, in
Italia, € praticamente (certo, con qualche ovvia eccezione) assente dal mondo universitario.



| processi di selezione del futuro personale docente scoraggiano I’ interdisciplinarietd, supportando una
formazione che ricalchi I’ appartenenza ai famigerati “settori scientifico-disciplinari”, vale adire alle
compartimentazioni che dividono una disciplinadall’ altra, fosse anche una contigua. Nelle commissioni
addette agiudicare i candidati all’insegnamento in filosofia, in particolare, si discute costantemente sui temi
che appartengono all’ uno o al’ altro ambito tematico, privilegiando lariflessione su autori ritenuti di
riferimento, pit che quella su temi e argomenti affrontati con metodologia e impianto filosofico.

Questo conduce i giovani studiosi desiderosi di entrare nel mondo dell’ universita a orientare le proprie
ricerche piu su autori e temi considerati canonici, che su temi e problemi ritenuti particolarmente interessanti,
urgenti o bisognosi di attenzione rigorosa. Questi ultimi, come rileva anche Rigotti, trovano invece spazio nel
festival di filosofia, in cui spesso, in un particolare fenomeno di sdoppiamento tutto nostrano, gli stessi
studiosi che fanno una vita accademica“ seria’, mostrata nei curricula approntati per le varie abilitazioni,
svestono le polverose giacche con le toppe sui gomiti per indossare quelle degli intellettuali pubblici, che
dibattono anche su oggetti piu “triviali”, per intrattenere un pubblico non specialistico.

Questo fenomeno — venato di un certo snobismo intellettuale, per cui achi non € dentro I’ universita vafatto
un discorso semplice e accattivante, quasi non sapesse 0 potesse capirne uno piu dettagliato — hale sue
eccezioni virtuose: dal festival di Popsophia, I’unicasedein cui in Italiasi fa qualcosa che puo essere
chiamato “filosofia dei media’, agli sforzi di singoli, coraggiosi studiosi (per |o piu appartenenti alla
“generazione perduta’ dell’ accademiaitaliana, quelladel 30-45enni) che cercano di portare avanti
praticamente da soli discipline autonome: sempre affiancando, pero, agli studi innovativi, un curriculum piu
classico, spendibile nelle accademie quando vengono fatti i concorsi su temi “seri”. Degna di menzione &
anche la corrente dell’ Italian Theory/Thought, che — cercando di portare sul versante della politicail discorso
filosofico — ha provato a sostenere una formadi ibridazione dellafilosofia istituzionale e una sua apertura,
per quanto entro le categorie “classiche” del pensiero filosofico-politico.

Manca pero, ancora, un ruolo “istituzional€” di rifugio per le ricerche umanistiche che abbiano al centro la
“teorid’, mache non siano riducibili alle ripartimentazioni del pensiero filosofico istituzionale attuale:

manca, ossia— a parte una o due eccezioni virtuose — un equivalente italiano, alivello istituzionale o
universitario, delle scienze della cultura e dei media, delle Kulturwissenschaft tedesche e del Cultural Studies
anglo-americani.

Eppure, la presenza e larichiesta sempre maggiore di intellettuali provenienti dal mondo dellateoria
filosofica non-analitica (da Judith Butler a Slavoj ZiZek, da Giorgio Agamben a Peter Sloterdijk) mi sembra
siaindice della necessita avvertita anche dalla grande audience di avere figure che sappiano discutere di
grandi problemi del mondo attuale in uno spazio aperto e pubblico.

Credo che queste figure, intellettuali in grado di salvare il dibattito pubblico dalle ondate di banalita e di
crescente, pericolosa semplificazione, vale adire personaggi in grado di creare nuovi tipi di narrazione,
vadano “allenate’: esse vanno formate, abituate a pensare e dibattere in contesti multidisciplinari, applicando
le teorie allamaterialita della storia e del presente.

Se vogliamo ricominciare a pensare alla filosofia come a una disciplina viva e non (solo) necessariamente
antiquaria, che possa comprendere, interpretare, sviscerare le tendenze del presente, i cambiamenti del
collettivi, dei media, delle mentalita abbiamo bisogno di una sua concettualizzazione pitu ampia, e —forse —di
un suo cambiamento in “teoria’.

E abbiamo, anche, alivello istituzional e, una sempre maggiore necessita di avere luoghi in cui esercitare
questo tipo di pensiero, come lo sono, all’ estero, i giacitati dipartimenti di scienze dei media e della cultura.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







