
 

Andrea Pomella, L’uomo che trema 
Luigi Grazioli
18 Settembre 2018

“Nelle mie vene scorre solo il filo di energia che serve a tenermi in vita, per il resto sono niente più che una
pelle di serpente, il brandello organico di una creatura arresa”, così si descrive il narratore e protagonista di
L’uomo che trema (Einaudi, p. 216, € 18,50), titolo kierkegaardiano dell’ultimo libro di Andrea Pomella, a
pochi mesi da Anni luce (Add editore, p. 150, € 13), romanzo di formazione grunge che ha ricevuto un’ottima
accoglienza, del tutto meritata (vedi la recensione di Chiara De Nardi su doppiozero). 

 

Percepirsi come “il brandello organico di una creatura arresa” non è una bella sensazione, ma è probabile che
sia capitato a molti di sentirsi in uno stato simile qualche volta.

A quanto pare gli italiani sono diventati il popolo più infelice del mondo. I mandolini hanno smesso da un bel
pezzo di suonare, il mare di essere trasparente e il sole di brillare. Il suo colore è passato dall’oro al nero.
Nero come la malinconia, come la bile, come la depressione di cui soffrono più o meno tutti i nostri
connazionali, inclusi i presenti, che non sono affetti da altre patologie o da un’esagerata ottusità. Nemmeno la
comune stupidità ne viene esentata.

Nessuna meraviglia d’altra parte che la depressione sia la condizione più diffusa, essendo essa l’emanazione
diretta della mediocrità, reale o solo immaginata, che imperversa lungo tutta la penisola. Mediocri lo siamo
tutti. E tutti abbiamo qualche ragione per sentirci tali. Ogni scusa è buona, persino quelle reali. Kafka si
rimproverava di non essere Kafka; figuriamoci chi non lo è. Basta un minimo di sensibilità, la capacità di un
confronto, sia pure con il se stessi che non si è o che non si è più, o il dono di un dolore, di qualche carenza o
di una perdita, che a tutti viene generosamente elargito.

Si ha meno di quel che si vorrebbe, si gode meno di quello che si dovrebbe, si è meno di quello che si è.
Senza andare a scomodare Lacan e Žižek (ma scomodarli male non sarebbe). La disistima di sé è più diffusa
della polvere. Per alcuni è un macigno intollerabile. Chi sembra andarne immune ostenta la forma opposta e
complementare, la sovrastima immotivata, quella del narcisismo di parata.

 

Di norma quindi la narrazione di una depressione dovrebbe essere inutile e noiosa, tutti sanno cos’è e com’è.
Però non tutti la narrano e soprattutto la sanno narrare. E poi ci vuole coraggio a farlo in modo onesto, tanto
più che questo suscita sempre un’ambivalenza di reazioni: si ammira il coraggio di parlarne, ma a
compensazione un po’ si disprezza l’aver rinunciato a tacerne, a rovesciare i propri problemi sugli altri come
per una sorta di invidia, come se narrarla sia in qualche modo un riuscire a disinnescarla. Scriverne, cioè
parlare al più intimo di chi legge ma senza l’ingombrante presenza fisica di chi parla, è un’altra faccenda.
Quel che conta è la storia e insieme come viene raccontata, ammesso che le due cose possano essere
disgiunte. E Pomella non solo ha la forza e il coraggio di farlo ma è soprattutto un bravissimo narratore, che
oltre la superficie affabile e colloquiale, trapela una notevole capacità analitica e dissemina con generosità
quasi ad ogni pagina osservazioni e riflessioni acute e insieme dolenti, e a volte anche feroci e divertenti.
Cambia chi narra. E la narrazione cambia (il verbo va inteso in senso transitivo). Cambia la cosa. Cambia chi

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/andrea-pomella-luomo-che-trema
https://test.doppiozero.com/luigi-grazioli
https://test.doppiozero.com/materiali/incendi-una-nuova-collana-di-narrativa-italiana


la narra e cambia chi la ascolta o legge. E al lettore piace sentirsi narrare qualcosa che conosce e insieme non
conosce. Ha il piacere della scoperta e del riconoscimento. E, in questo caso, dell’identificazione. Fatte le
debite differenze da caso a caso. Il gusto sta proprio qui. Lui sì e io no. Almeno questa mi è stata risparmiata.
Lui è davvero malato, io no. Non per questo soffro di meno però. Anzi, io soffro di più. Tutti soffriamo più di
tutti. Tutti siamo più sensibili di tutti. Siamo tutti più intelligenti della media.

 

Tuttavia, forse a causa della sua diffusione, nonché della confusione dei suoi sintomi più marcati con altre
patologie, per secoli la depressione non è stata riconosciuta come una “vera e propria malattia” (p. 7), ma
piuttosto vista, e deplorata, come un disturbo dell’anima, una tentazione e una debolezza da combattere. I
suoi sintomi non sono raggruppabili, in una “fisionomia precisa” e i suoi esiti non sono mortali, e quando lo
sono, in particolare sotto forma di suicidio, di solito vengono ascritti ad altre cause, più facilmente
classificabili per quanto vaghe, come l’“improvviso, inspiegabile momento di follia”, vertice della
diagnostica popolare. Oggi quantomeno la cosiddetta “depressione maggiore” è riconosciuta come una grave
patologia, ed è appunto di essa che soffre A. P., il narratore di questo libro. Quelli che ne soffrono in questa
forma così grave sono forse più numerosi di quanto non si creda, e molti non lo sospettano nemmeno, come
non l’ha sospettata a lungo il narratore di L’uomo che trema, o non se lo confessano, forse perché ammetterlo
contribuirebbe a essere tagliati fuori dalle relazioni con gli altri più di quanto già non comporti di per sé la
piega che il carattere (nero, ombroso, irritabile e risentito) prende sotto il peso della malattia. Il depresso,
sentendosi una specie di mostro, ha già una tendenza di suo a isolarsi, a cogliere le mostruosità, e le
insensatezze, della vita in comune e della vita in genere, e a cercare di rifuggirne, o di non renderle note agli
altri, come a difenderli nel mentre cerca lui stesso di difendersi, da esse e da loro. 

 





Illustrazione di Dawid Planeta.

 

Sull’origine della malattia i pareri sono discordi; si va da cause organiche spesso ereditarie a eziologie
famigliari e/o sociali. A. P. è convinto di essere cosiffatto di natura (“una naturale predisposizione all’umor
nero”, la definisce con una formula sospetta, tanto da avere “l’impressione che la [sua] vita coincida per
intero con la malattia”) e che non ci siano cause scatenanti particolari, nonostante non si esima
dall’enumerare una serie di circostanze, nessuna delle quali però, a suo dire, decisiva. 

A questo proposito viene detto, ma non ascritto all’eziologia se non in modo marginale, che A. P. è stato
bambino povero, grasso, abbandonato e che si sente in qualche modo responsabile dell’abbandono, che poi
egli tenderà a ripetere in una vera e propria “coazione all’abbandono” (p. 38); naturalmente è anche sensibile
e, per quanto non lo sottolinei, ha pure la disgrazia di essere intelligente, e pertanto di essere oggetto, anche
soggettivamente, di aspettative molto alte, manco a dirlo impossibili da realizzare, e che danno quindi luogo
a una serie di fallimenti che vengono comunque avvertiti come incapacità e come colpa, contribuendo alla
disistima che è uno dei caratteri principali della depressione. La disistima, dei ripetuti fallimenti è effetto e
causa, ostacolo e conferma della propria incapacità e inadeguatezza sostanziale, che però a sua volta è, senza
che vi si veda una contraddizione, essa pure peccato originale del povero minus habens, non abbastanza
bello, bravo, capace, dotato, tenace, coraggioso… non abbastanza tutto insomma, bloccato in una immobilità
sentita a sua volta come colpa e difetto. La descrizione del momento nel secondo capitolo in cui si scatena la
vertigine dell’immobilità è uno dei vertici del libro.

 

Ma se non tutti ne soffrono in forma acuta, per tutti la propria forma è grave, quella degli altri meno.
Soffrirne in qualche modo nobilita (è una delle scemenze più diffuse a proposito delle sofferenze, che, come
è noto, tendono invece a abbrutire), ma alla lunga pensarci deprime ancora di più. E tutti i depressi pensano
alla propria condizione. Non si perdono mai di vista. È uno dei sintomi principali, che loro scambiano per
inflessibile lucidità. È una malattia autoimmune: più ne soffri più ci pensi; più ci pensi più ne soffri; più ne
soffri più tendi a isolarti; più tendi a isolarti più hai bisogno che qualcuno capisca cos’hai e ti venga in
soccorso. Che poi, no grazie, si dice; ma intanto il buon effetto, almeno in parte, è sortito. Niente è peggio di
“diventare un dolce profumo alle narici della compassione”, come dice Kierkegaard (Timore e tremore, trad.
Franco Fortini, SE, 1990). Ma avviene più raro di quanto sarebbe desiderabile: l’empatia ha un buon corso
ultimamente, ma solo come termine, e basta. Essere amati è meglio. Amare è meglio ancora. Amare è una
buona scusa per stare vivi. Avere qualcuno da accudire. Qualcuno per cui sentirsi importante, indispensabile
(anche se si sa benissimo che non è così: che chiunque, magari male, può fare a meno di chiunque; e tu,
disamato, ne sei la prova vivente). Il narratore di L’uomo che trema, se ha sofferto di un grande trauma che
egli stesso ha contribuito ad amplificare (l’abbandono del padre, e il suo rifiuto di ogni contatto per quasi
quarant’anni), da questo punto di vista è stato fortunato , per lo meno nell’ultima parte della sua vita. Ora
infatti ha una moglie che sa di cosa e come soffre, essendoci passata anche lei, e un bambino aperto
affettuoso e intelligente, che gli vogliono bene, e a cui lui vuole bene, senza riserve. 

 

Le pagine dedicate al figlio, “un bambino estroverso, [che] sapeva trattare con le persone, si sentiva a suo
agio in ogni situazione, e questo era il meglio che potesse capitarmi: un figlio che mi spiega giorno per
giorno come si sta al mondo” (p. 195), sono tra le più belle, lievi e delicate nella loro apprensione e premura,
del libro, tanto che questo può essere configurato come una lettera per quando sarà cresciuto e potrà capire
meglio.

Tanto più che questi percepisce già ora il disagio del padre, non può non vedere i suoi momenti di crisi più
acuta, e si preoccupa per lui, temendo a sua volta di essere abbandonato. Ma il padre qui rassicura, spiega,



gioca, si preoccupa, asseconda ecc. È la situazione inversa della sua. Capovolge e compensa il rapporto che
non ha avuto con il proprio, di padre, ma che alla fine cercherà di recuperare. Da questo punto di vista, forse
più ancora che come una lettera al figlio, il libro è anche una lettera al padre. Un modo per dirgli ciò che non
si è precluso per decenni e che certo non riuscirebbe a dire a voce nemmeno ora. Kafka è sempre
all’orizzonte.

 





 

Non un’ordinaria storia di depressione si tratta, ma della dettagliata e non consueta narrazione di una
depressione che proprio come tale conviene seguire. Non è il caso di credere a tutto quanto viene detto o stare
a spulciare aspetti che dal punto di vista psicanalitico, rifiutato dall’autore, sarebbe fin troppo facile
sottolineare denegazioni o facili simbologie, ma meno è opportuno dar credito alle interpretazioni (e terapie)
organicistiche degli psichiatri a cui il narratore si rivolge (soprattutto il primo, che parla di “una rilevante
componente organica”, p. 25, e quindi cura solo quella: è meglio e si fa prima). È opportuno seguire solo il
modo in cui il narratore affronta e cerca di risolvere, e racconta, la sua malattia (del resto nemmeno lui crede
allo psichiatra; ma i farmaci li assume diligentemente). 

 

Per quanto ogni sofferente ha diritto alla propria singolarità, quella di A. P. è davvero la storia di un
mediocre, di un uomo medio che può rappresentarne quindi tanti: un uomo dal profilo medio-basso, di ceto
medio-basso, di aspirazioni, in apparenza, medio-basse. 

Medio-bassi sono anche il lavoro, che invece di dargli slancio, come credeva all’inizio, non ha fatto che
depositare “un nuovo decisivo elemento (…) nella complessa cattedrale della mia depressione maggiore”
(123), e l’ambiente in cui vive: una Roma di quartieri di media e piccola borghesia, mediocri anch’essi, come
piccole cittadine di provincia, la cui descrizione pacata, affettuosa quasi anche negli affondi a cui è
impossibile sottrarsi, è una delle cose che personalmente ho più apprezzato. Medio-basso è tutto allo sguardo
del depresso, di ogni depresso, a maggior ragione quando una cartomante già da bimbo ti delinea un futuro
grandioso che non esiti a fare tuo, se già non era presente nelle aspettative tue e dei famigliari. Ci vuole poco
a sentirsi Kafka.

 





Illustrazione di Dawid Planeta.

Qualcosa lo distingue però e lo rende più interessante di molti, ed è il suo rapporto con il linguaggio, a partire
dalla difficoltà che prova persino “a pronunciare il [suo] nome” (p. 38). “La malattia in me, quindi,
originariamente si è manifestata nella sfera del linguaggio. Mi autocensuravo, sopprimevo dal mio
vocabolario alcune parole, parole che se conficcate ad alta voce mi si conficcavano nella pelle come spine,
parole che non riuscivo a tollerare e che se fossi stato il più spietato dittatore a capo di uno stato totalitario
avrei abrogato dall’uso comune.” (p. 41) È così che si diventa scrittori. (Non con la facilità di linguaggio: con
quella si diventa giornalisti o avvocati, o alla peggio intrattenitori radiotelevisivi.)

“La percezione dolorosa della realtà era già in me. Ma quella non era la realtà, era il suo contorno. … La mia
malattia è in questa qualità speciale che hanno i miri occhi, e al contempo è nella qualità speciale che hanno
le persone e le cose, la capacità di essere, in ogni istante, tragiche.” (43)

 

La percezione dolorosa della realtà ricorda situazioni che fanno pensare a L’ora del vero sentire di Handke,
la condizione del protagonista fino l’attimo prima di avere l’illuminazione quando scorge i tre oggetti ai piedi
della panchina, che rivelano al protagonista che non c’è nessun mistero da scoprire nell’universo, niente di
cui avere paura. Invece A- P. ha paura di tutto, in fondo, perché per prima cosa “la [sua] principale e più
profonda paura, è la paura di [se] stesso” (p. 151) e della propria libertà. “Non sento niente, nessun avviso di
dolore, nessuna sensazione, né buona né cattiva” dice A. P. (p. 81) ma qui la svolta non avviene, ovvero, se
in qualche occasione sembra succedere, è solo per poco, e poi le cose si richiudono immediatamente in se
stesse, si rifanno opache, non comunicano niente, e invece di aprire orizzonti di senso, e di vita, si precipitano
nella direzione opposta, o si illuminano dello splendore dell’assolutamente insensato, la cui “conclusione
logica” appare solo il suicidio, come splendidamente narrato da Pomella nell’episodio della notte di vacanza
in Toscana quando “vede” il “tubo per irrigazione” (p. 82).

“Io sono un essere logico, e lo sono ancora di più quando la mia mente impazzisce per effetto della
depressione maggiore. … Per un malato di depressione la visione è netta, senza nebbie. … L’opacità è dei
sani. Lo è perché il non vedere l’esatta forma delle cose è il dispositivo di natura attraverso il quale ci
salviamo da noi stessi. Mentre io. Ora, con la mia visione limpida, con la visione del tubo di gomma, non
posso più salvarmi, posso solo condannare me stesso. … Il vertice di ogni razionalità è la presa di coscienza
che noi stessi non esistiamo, che la maggior parte del tempo concepito nell’universo lo abbiamo trascorso
immersi nella non esistenza. (83-4)

 

In questi momenti è come se si fosse completamente aderenti a se stessi, impregnati del proprio male in ogni
fibra, e al contempo del tutto distaccati, intenti a osservarsi, e a giudicarsi, da fuori, con un sguardo che
sembra inesorabile perché crede di vedere ciò che gli altri non vedono, non sanno e non vogliono vedere. È
quello che accade anche agli scrittori e agli artisti in genere, e certo non è un caso che tra loro il numero dei
depressi sia così alto. Solo che per scrivere occorre strapparsi all’inerzia che la depressione induce, alla
generale e assoluta equivalenza di ogni cosa e azione che l’insensatezza percepita del mondo porta con sé e
trovare una forza che è proprio quello che la malattia d’altra parte risucchia e tiene tutta per sé. Il depresso
terminale, se così posso chiamarlo, non ha nessuna voglia di fare niente, la sua vita al massimo si trascina, e
appena può si adagia, sprofonda e lì giace. Lo sguardo lucido porta a vedere le cose in modo diverso, a volte
in una loro assolutezza e brillanza, magari inquietante, che le estrae dal contesto e poi su di esso e su chi la
percepisce si riverbera con la sua luce, come appunto il tubo di gomma nell’episodio citato.

Ma forse è proprio la percezione del tubo di gomma, con la deduzione del suicidio come logica conclusione a
impedirgli di prenderla. A suo modo, il tubo di gomma è una rivelazione, vuoto, ma pur sempre rivelazione.



Il tubo si strappa dal contesto pur restandovi immerso, come strappa dal contesto il narratore, già a sua volta
avulso da tutto, proprio restando vuota, perché ogni senso che portasse con sé sarebbe fasullo, più vuoto del
vuoto. E allora sì, lui verso la logica conclusione precipiterebbe senza alcun appiglio.

 

Non c’è sbocco, nessuna trascendenza, niente aria, apnea, panico.

Si alzano le mani, si cede, si smette di darsi da fare, di impegnarsi, di agire. Si cade in una “infinita
rassegnazione”, che a modo suo “protegge meglio del ferro e dell’acciaio” (id., p. 58). Oppure si può provare
a strapparsene, se si trovano i sostegni opportuni e la forza di tentare quei gesti elementari che sono i più
difficili da iniziare, come fare una telefonata, magari a nome di qualcuno che ti vuol bene, e cominciare a
raccontare la propria vicenda. Cose che Pomella ha saputo fare, con eccellenti risultati. Che poi sia davvero
un vero esito roseo è tutto da vedere. L’happy end consola, ma aprire un orizzonte e starci è un’altra
questione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





