DOPPIOZERO

Viedi fuga

ChiaraDe Nardi
22 Settembre 2018

Nel cuore dei miti cosmogonici degli aborigeni australiani ¢’ il sogno. In principio erail Dreamtime, il
Tempo del Sogno, poi venne il tempo del racconto. Gli antenati totemici di queste popolazioni iniziarono a
cantare il mondo attraversandolo, tracciando con il canto la morfologia delle terre. Cantarono i deserti, gli
oceani, i fiumi, le catene montuose, «andarono a caccia, mangiarono, fecero |I’amore, danzarono, uccisero —
racconta Bruce Chatwin in Le vie del canti —ein ogni punto delle loro piste lasciarono una sciadi musica.
Avvolsero il mondo intero in unarete di canto». Quelle ancestrali guide vagabonde erano stati poeti, dice
Chatwin, nel senso etimologico della parola, poiésis, ovvero creazione.

Molti dei loro successori nel corso dei secoli hanno abbracciato la filosofia del walkabout, un vagabondaggio
rituale per ripercorrere lerotte di quel canti creativi e tenerein vitalaterraela suastoria, perché «unaterra
non cantata € una terra morta.

I nomadismo fertile e demiurgico degli aborigeni australiani si trovanel quarto degli otto passi che Adriano
Favole raccogliein Vie di fuga (Utet, 2018) una guida per uscire dalla propria cultura, ma soprattutto per
trovare unaragione di questa urgenza di evadere e valicarne i confini.

Il viaggio, la migrazione dell’ uomo lungo le rotte della suaimmaginazione, della suainsoddisfazione e della
sua curiosita, harealmente inciso la fisionomiadel mondo e si configura come primo sintomo della necessita
dell’ essere umano di uscire dalla gabbia della propria cultura, del suo atavico bisogno d’ altrove che ancora ci
pulsa nellatesta e ci morde le gambe.

Non tutte le migrazioni, pero, sono avvolte dalla poesia del sogno. Nello stesso capitolo, infatti, Favole
raccontadel T?vaka di Futuna, un paradiso naturale della Polinesia occidentale. Qui, nonostante la
meravigliadel paesaggio e una struttura sociale fortemente inclusiva basata sulla cultura del dono e della
condivisione — o forse anche in ragione di questo — si & sempre cercato di fuggire (“E mamafa |e agaifenua!”
dicono i locali, “Lanostra cultura é pesante”, come i cesti pieni di tuberi da portare sulle spalle, come

un’ offesa).

Gianell’ Ottocento le cronache riportavano le tragiche storie dei T?vaka, ragazzi anche giovanissimi che si
lanciavano su imbarcazioni di fortuna (vaka) verso un altrove che spesso coincideva con lamorte. Oppure
cercavano disperatamente di imbarcarsi come clandestini sulle navi di passaggio, hascondendosi nelle stive e
augurandosi di sopravvivere a loro desiderio di fuga.

«T?vaka, in polinesiano, non e solo il viaggio, quanto piuttosto il desiderio di lasciarel’isola, di esplorare
nuovi orizzonti, anche a prezzo della morte» precisa Favole, e da questa“ cronica malattia pestilenziale”,
come veniva descritta dai missionari europei dell’ epoca, I’umanita non € mai guarita. Anche le migrazioni di
oggi, benché affondino le radici primariamente in guerra, violenza e miseria, contengono qualcosadi quella
peculiarita tipicamente umana che nel viaggio trovala dimensione del nostro esistere nel mondo.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/vie-di-fuga
https://test.doppiozero.com/chiara-de-nardi

«Abbiamo piedi e non radici» ricordal’ autore, e mentre nel mondo, lontano e vicino anoi, s parladi alzare
muri, di irrigidirei confini, di chiudere porte, porti e culture, Favole ragiona sul nostro essere
irrimediabilmente aperti, liminari, in fuga, si interroga sul perché nessuna culturariescamai a chiudersi
veramente, a bastare a se stessa e si chiede perché, nonostante tutto, e culture continuino da sempre a
dialogare, a cercare di estenderei propri confini, aibridarsi e ad aprire vie di fuga

«Cresciamo inevitabilmente in platoniche caverne che nascondono I’ orizzonte: siamo tuttavia fatalmente
attratti dagli altrove» elacultura é una caverna pienadi fessure dacui filtralaluce. Cresciamo dentro la
nostra cultura come in una conchiglia: comei piccoli invertebrati di fiume che si costruiscono il guscio con le
briciole del minuscolo spazio che abitano, ci costruiamo una corazza che ci accompagna e che percepiamo
come incompleta, provvisoria, arbitraria. Siamo cosi, ma potremmo essere altro, la nostra corazza non e liscia
e compatta bensi screziata, cangiante, la nostra caverna é “un dedalo di cunicoli comunicanti”. Masela
cultura e un artificio che si innesta sul sostrato biologico dell’ essere umano, esiste in noi un’innata tensione
alaricercadi vied uscita.

L’incontro con una diversa cultura apre ventagli di possibilita e ci mette davanti anoi stessi, alanostra
«ridicola posizione tramicrobi e stelle» (P.L. Berger, Homo ridens. La dimensione comica dell’ esperienza
umana, il Mulino. Bologna 1999), al nostro essere «forme di sogni, un impasto opaco senza disegno» a cui
Prometeo ha regalato conoscenza, inquietudine e occhi strabici, un po’ rivolti a passato, un po’ a futuro.

Dobbiamo uscire dalla nostra cultura per riconoscerci e per metterci in discussione, perché la conoscenza di
Se passa hecessariamente attraverso |’ altro. E il viaggio € solo una, lapiu esplicitae immediata, delle vie di
fuga praticabili; il libro di Favole ne raccoglie molte altre, come indizi e suggerimenti per rintracciareil
movente (e la giustificazione) del nostro bisogno di fuggire.



Altre vie di fuga avvengono tramite I’immaginazione, comeil rito, il sogno, lamenzogna, il teatro, la danza,
lapoesia, il cinema, il romanzo e tutti i modi di uscire da sg, rappresentarsi, guardarsi da fuori, fingersi
diversi erintracciare nello scarto che si crea possibilitainesplorate, soluzioni alternative.

Altri esempi perfetti sono il gioco e lacomicitd, il potere di ribaltare larealta quotidiana, di stravolgerla per
aprire unacrepae poi tirarnei bordi. Il gioco, lasatira, il riso, le favole sono “vie di fuga e di ritorno”, creano
demistificazione, rompono le catene del sacro: «La societa e nuda nel breve spazio dellarisata. La voragine
burlescaricreail vuoto, apre spazi divertiti sul carattere vacuo della natura umana, chiamata a ricostruire
Incessantemente se stessax.

L o spaesamento di |onesco, o straniamento brechtiano, anche i miti, contenitori di “grumi di pensiero” e
“cellule staminali dellaredtasociale’, mettono anudo le incongruenze della nostravvita, il fatto che siamo
cosl ma potremmo essere diversi. Si tratta di forti smottamenti, capaci di aprire faglie nellarealta ordinaria,
suggerire nuove traiettorie e mondi alternativi e per questo, spesso, sono avvertiti come pericolos dalle
forme di potere, vie di fuga come minacciaal loro istinto di conservazione.

Se |’uomo é condannato aricostruire se stesso continuamente tramite la cultura, le forme di potere
economico-politiche nei casi peggiori tentano di manipolare e di ostacolareil processo di “antropo-poiesi”
(F. Remotti, Fare umanita. | drammi dell’ antropo-poiesi, Laterza, Roma-Bari 2013), la costruzione culturale
dell’ uomo.

L’ imposizione di simboli, miti, linguaggi, |a manipolazione dell’ informazione, I’ appropriazione culturale, la
ricercadi uniformitd, e poi la chiusuradei confini, I’ apologia dell’ identita (che non é cultura, malasua
“cinturadi castitd’) sono solo alcuni dei passi fondamentali del processo di colonizzazione della cultura.
Basti pensare alle dittature del Novecento, alla propaganda nazi-fascista, agli enormi tentativi di
monopolizzare |afabbricazione dell’ essere umano che hanno portato alla Shoah e prima ancora al’ olocausto
dei nativi americani e che si sono ripetuti in tutti i casi di negazione culturale in America, Africa, Asia,
Ocemnia...

Leviedi fugaci proiettano verso I’ altro e guardando I’ altro vediamo noi stessi, cio che siamo e cio che
potremmo essere, come potremmo cambiare: «solo estendendo significati, modi e stili di vitache ci sono
familiari in direzioni altrui ci rendiamo conto del loro carattere arbitrario», piu lo strano diventafamiliare
(piu ci avviciniamo all’ altro, ci sforziamo di guardare attraverso i suoi occhi), piu il familiare sembra strano,
discutibile, forse anche sbagliato. Per questo le vie di fuga non vanno d’ accordo con i totalitarismi.

Ma nessuna cultura e mai riuscita a chiudersi definitivamente e completamente: «siamo esseri meta-culturali,
non semplicemente prodotti e produttori di cultura. E la capacita di uscirne che ci definisce. E la capacita di
progettare, di guardare a futuro, di immaginare altri mondi. Fugge da sempre Homo Sapiens, [...]
I’inquietudine meta-culturale anima il passo e I’immaginazione».

E nel fuggire ci muoviamo gravati dalla nostra cultura, imbrigliati nella nostra ragnatela di simboli. «Le
culture sono alquanto vischiose» e non esiste un terreno culturalmente neutro su cui intavolare un dialogo;
ogni incontro comporta lafaticadi uscire dalla propria cultura per entrare nell’ altra, consapevoli delle lenti
culturali che colorano il nostro sguardo, degli inevitabili vizi di interpretazione, della distanza da colmare e
dellapossibilita di scoprirsi, nell’incontro con I’ altro, un po’ meno saldi e un po’ piu fragili.

Lapropostadi Favole é testare questa capacita di attraversamento culturale, mettere ala provale proprie
parole, i propri linguaggi, le categorie ei sistemi simbolici in cui siamo invischiati per incontrare |’ altro in un
dialogo che rispetti I’ etimologia della parola stessa, che siaun attraversare (dia) i confini, anziché chiuderli.

I movente di questi otto passi per uscire dalla propria cultura viene dalla nostra atavica predisposizione ad
andare altrove, malaragione per impegnarsi afarlo appare oggi piu urgente che mai, in un tempo di assurde



chiusure che non tengono conto di quanto i confini culturali siano porosi e labili e di come soltanto
nell’ attraversamento e nella contaminazione possa generarsi cultura nuova e, rigenerandosi, sopravvivere.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Adriano
Favole

Otto passi per uscire
dalla propria cultura



