
 

Cristo e Dioniso. Passione e risurrezione 
Alessandro Foladori
19 Ottobre 2018

Si presenta qui un’anticipazione dell’intervento previsto per il festival KUM! di Ancona nelle giornate del
19, 20, 21 ottobre 2018. Qui il programma completo del festival.

 

Furio Jesi e il suo “maestro”, Kàroly Kerényi, pur nelle loro divergenze anche aspre, sarebbero stati
d’accordo nel sostenere che l’essenza del mito è oramai inattingibile, e che al suo posto possiamo solo vedere
i modi di composizione dei “materiali mitologici”, con cui invece riusciamo ad avere un contatto diretto. Pur
non sapendo dire se questi materiali rimandino davvero alla genuinità, all’effettiva esistenza di un mito
originale che li produrrebbe, possiamo senz’altro constatare che essi hanno un impatto, una risonanza nella
nostra esistenza. Se il mito ci è precluso, ciò che resta del mito si offre invece ad una indagine urgente, per
capire che cosa di noi metta in forma, per capire se accettarne o meno gli influssi.

È indubbio che la risurrezione sia un tema ampiamente sentito oggi (dalle varie riprese della dottrina cristiana
che ancora si fanno sentire, ai sogni di immortalità che la società odierna contribuisce a creare), e che sia
anche un tema svolto da svariate mitologie. Tra tutte quelle che si potrebbero chiamare in causa a
testimonianza di ciò, due sembrano le più interessanti, per la loro vicinanza e al contempo distanza. Per
l’apparente analogia nello sviluppo mitologico e al contempo per la radicale divergenza delle implicazioni
esistenziali. Questi due miti sono quello di Cristo e di Dioniso.

 

Certo è pericoloso, in questo caso, parlare di mito. Sia per quanto si diceva prima, cioè che non sappiamo se
tali miti racchiudano o meno un’essenza dietro le loro narrazioni, sia per delle ragioni ulteriori. Il
cristianesimo è una religione esistente e diffusissima, per il credente è implicito che la propria fede investa la
storia e l’insegnamento di Gesù di Nazareth e li veda come fatti di verità. Tuttavia per chi non crede e vuole
apprestarsi all’analisi di alcuni contenuti, mito è l’unico termine adeguato. D’altro canto anche per Dioniso è
impossibile parlare di un mito: le tradizioni su questa specifica divinità, per quanto abbondanti, sono molto
frammentate e contraddittorie, di conseguenza è impossibile stabilire una narrazione unitaria, a meno di non
accettare la successiva codificazione fattane dagli iniziati dei misteri Orfici, culminata con il Dionysiaca,
poema epico di Nonno di Panopoli.

 

Comunque sia, un elemento che sembra indubitabile è che in entrambi i miti è presente il binomio dolore-
risurrezione. Cristo attraversa la sua passione, un percorso di dolore terreno, fino a incontrare la propria
morte nella crocifissione. Una volta deposto nel sepolcro, risorgerà il terzo giorno, per poi venire assunto al
cielo e lasciare il mondo mortale. Anche Dioniso, in tutte le tradizioni del mito, è visto morire tra atroci
sofferenze, per poi poter rinascere a nuova vita. Probabilmente la tradizione più famosa è quella del
cosiddetto Dionysos Zagreus: Dioniso fanciullo viene ingannato con dei giocattoli dai Titani, entità
preolimpiche. Tra di essi c’è uno specchio. Nel momento in cui Dioniso si guarda allo specchio, distratto
dalla composizione integrale del suo volto sulla superficie riflettente, i Titani lo smembrano per cuocerlo e

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cristo-e-dioniso-passione-e-risurrezione
https://test.doppiozero.com/alessandro-foladori
https://www.kumfestival.it/kum-2018/


mangiarlo. In tre modi diversi questo episodio implica la risurrezione del dio: il mito dice che Dioniso può
perdere la sua figura, venire smembrato, solo nel momento in cui essa viene in qualche misura salvata da una
figurazione differente, come quella dello specchio. Inoltre, l’essenza di Dioniso continua a persistere dentro i
Titani, i quali inoltre rifiutano di mangiare il cuore, o il fallo (le interpretazioni divergono) del dio, che potrà
essere recuperato e usato in un rituale da Demetra per generarlo nuovamente. Infine, Dioniso è detto
permanere nella cenere e nei fumi del pasto, alludendo questo alla presenza di una vita più sottile, senza
forma e pervasiva.

 



 

La vicinanza, almeno formale, tra Dioniso e Cristo è testimoniata anche dal vangelo di Giovanni, là dove a
Gesù è attribuita la frase «io sono la vera vite». Tra i simboli del culto dionisiaco, uno dei più prolifici ed
espansivi in tutto il mediterraneo, la vite è quello universalmente riconosciuto come il maggiore, tanto che
Dioniso viene spesso indicato come il dio del vino. Non è da escludere, come sostiene Kerényi nella sua
monumentale ricostruzione della figura dionisiaca, che fosse necessario per una religione nascente porsi in un
rapporto di continuità con un culto tanto radicato («la vite»), ma anche di discontinuità, sottolineando la
falsità di quel culto («la vera vite»). Nella medesima chiave può anche essere letto il rito eucaristico, fondato
sul mito dell’ultima cena. Il sangue di Cristo viene spartito tra gli apostoli, nel simbolo del vino. Ma proprio
qui si intravede una prima scissione. Al netto del dogma della transustanziazione il vino assume una funzione
metaforica, esso indica il sangue e indica la passione di Cristo. Al contrario nei culti dionisiaci la vite e il
vino sono incarnazioni effettive del dio, modi individuali e singolari di percepirne la presenza. Non indicano
la passione di Dioniso, ma la replicano. Basti pensare che in uno dei culti la vite sacra doveva essere
mangiata da un caprone, che poi veniva sacrificato e il suo sangue usato per irrorare la terra dove sarebbe
risorta la vite. Questo perché tanto la vite quanto il caprone erano incarnazioni classiche del dio, entrambe
espressioni dirette dell’aggressione e della passione divina.

 

Metafora e assenza della stessa. Indicazione e presenza. Se la passione e il dolore sono elementi di unione
indiscutibile tra le due figure divine, sembra essere molto diversa la modalità in cui essi vengono esperiti e la
funzione che svolgono tanto nel mito quanto nel culto: tutte le incarnazioni in cui riposa l’essenza stessa del
dio dell’ebbrezza esprimono tanto la passione quanto l’aggressione, mentre Cristo è, anzitutto e perlopiù,
qualcuno di socraticamente passivo dinnanzi alla sofferenza e alla morte. Certo ci sono testimonianze degli
scatti d’ira di Gesù, ma anche queste sembrano essere indicazioni della sua doppia natura, umana e divina,
mentre l’accettazione della morte e dell’agonia portano alla liberazione dalla parte umana della sua
incarnazione, vale a dire, in termini ritualistici, la purificazione dal peccato originale.

 

È stato Friedrich Nietzsche il filosofo che più di tutti ha cercato di indagare, e distanziare, proprio le figure di
Cristo e Dioniso. Una delle sue ultime frasi prima di scivolare nella follia aveva l’intento di riassumere nel
più breve spazio possibile tutta la sua produzione filosofica e la sua ricerca, e suona così: « – Sono stato
capito? – Dioniso contro il Crocifisso…». L’opposizione tra i due viene da Nietzsche rinvenuta nel differente
modo di assumere l’aspetto del dolore: interiorizzazione in Cristo, componente esterna in Dioniso. Il filosofo
vede nel messia del cristianesimo qualcuno che, troppo sensibile, troppo ferito dal mondo che lo circonda,
troppo incapace di reazione, è costretto a ritirarsi integralmente dentro di sé, a scavare un mondo interno per
sé e i suoi seguaci e a proiettare quel mondo nell’eternità. Se tale movimento gli impedisce il gesto reattivo
della vendetta, proclamando su essa la superiorità dell’amore, anche lo induce a squalificare integralmente
questo mondo, in nome di un mondo altro, autentico e vero, di cui questo sarebbe soltanto il simbolo irreale.
La sofferenza è quindi assolutamente necessaria come segno dell’inautenticità del mondo che la produce, in
quanto tale deve essere accolta nelle più profonde pieghe dell’individuo, per predisporlo a trascendere in un
mondo perfettamente privo di qualsiasi preoccupazione terrena. Il dolore come mezzo per squalificare un
mondo fittizio.

 

Per Nietzsche Dioniso rappresenta il rovescio speculare di questa concezione. A soffrire non possono che
essere gli enti del mondo, ma solo perché sono tutti, senza eccezione, agitati da una radicale sovrabbondanza
di vita. Le incarnazioni di Dioniso devono perire tutte, e perire nel dolore, perché nessuna di esse è
sufficiente a esaurire la forza vitale che è Dioniso in persona. Estendendo dal mito a una concezione più
generale, il mondo si scinde anche in questo caso in due piani, ma, al contrario di quanto si vedeva prima, si



tratta ora di due piani intrecciati e reciprocamente immanenti: quello delle forme di vita individuali, e quello
della vita in quanto tale, inesauribile e indistruttibile, che permane in ogni forma, portandola però alla sua
catastrofe, ovvero alla sua metamorfosi. Il dolore diventa così l’elemento esteriore che consente di conoscere
una vita più alta in ogni individuazione, sapendo che quella vita non è toccata da sofferenza, la quale è solo
un mezzo per transitare da una forma all’altra.

 

Quindi è per Nietzsche impossibile riferirsi legittimamente a Dioniso come a un dio, in quanto non si tratta
del fondamento morale o ontologico di ciò che cambia e muta nel corso del tempo, ma della figura che
articola il divenire stesso nella sovrabbondanza di vita che non può essere fermata in nessuna individuazione
fissa, e che consente a ognuna di loro di tramontare e sperimentare i propri auto-superamenti. Lo stesso
Kerényi rinveniva nella cultura greca due modi molto diversi di indicare la parola «vita»: bìos e zoé. Se il
primo termine indica una vita singolare e formata, passibile di morte e di metamorfosi, il secondo mostra
l’epifania di una vita indistruttibile che respira in ogni forma e che non può mai morire, né è suscettibile di
metamorfosi, perché è il cambiamento in quanto tale. Allora Dioniso, per Kerényi, è il dio della zoé, della
vita senza ulteriori qualificazioni. Ma dal momento che i due piani non possono darsi l’uno senza l’altro, sarà
sempre necessaria la presenza delle forme individuate, con la loro passione, per poter vedere l’emergere della
zoé. D’altro canto quest’ultima non potrà mai esentarsi dalla presenza e dall’azione, per evitare la
calcificazione delle forme. Due piani, ma non due mondi, perché bìos e zoé stanno o cadono assieme.
Convergono e coincidono.

 

Se tutto questo ha valore, allora tanto nel caso di Cristo quanto in quello di Dioniso non si potrà parlare di
risurrezione se non con delle torsioni di termini molto forti. Eppure anche in questo caso  i miti comportano
una divergenza radicale. Cristo non risorge: la sua è una transizione dalla sofferenza e la morte di un mondo
inautentico fino alla vera nascita, una nascita tutta spirituale, in un mondo ultraterreno che trova il proprio
pregresso in quello interiore. Dioniso non risorge: nascono, muoiono e cambiano soltanto le forme che di
volta in volta assume, ma la zoé, la vita in quanto tale, non può risorgere perché non può mai morire.

Proprio come nella lettura della scommessa pascaliana fornita da Gilles Deleuze, non si tratta in questo caso
di cercare di capire cosa ci sia di vero o autentico in un mito o nell’altro, nello studiare perché uno dei due sia
sopravvissuto e l’altro no. Come si diceva all’inizio del mito non possiamo affermare più nulla. La posta in
gioco cade invece sui modi di esistenza singolari di coloro che scelgono di abbracciare, o credere, nei
materiali di una mitologia, piuttosto di un’altra. Quale tipo di sensibilità, quale rapporto con il tempo, quale
rapporto con gli altri potrà mettere in forma l’una o l’altra alternativa? E se ci fossero altri miti, altre
possibilità da indagare? Come direbbe Nietzsche della Storia, abbiamo bisogno di miti. Ma non nel senso di
un certo gusto filologico o artistico, bensì come qualcosa che, sempre visto lucidamente, possa fornirci un
orizzonte di senso condiviso e preliminare, e portare magari alla nascita di possibilità del tutto nuove. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



