DOPPIOZERO

Cristo e Dioniso. Passione erisurrezione

Alessandro Foladori
19 Ottobre 2018

S presenta qui un’ anticipazione dell’ intervento previsto per il festival KUM! di Ancona nelle giornate del
19, 20, 21 ottobre 2018. Qui il programma completo del festival.

Furio Jesi eil suo “maestro”, Karoly Kerényi, pur nelle loro divergenze anche aspre, sarebbero stati

d’ accordo nel sostenere che |’ essenza del mito € oramai inattingibile, e che a suo posto possiamo solo vedere
i modi di composizione dei “materiali mitologici”, con cui invece riusciamo ad avere un contatto diretto. Pur
non sapendo dire se questi materiali rimandino davvero alagenuinita, all’ effettiva esistenza di un mito
originale che li produrrebbe, possiamo senz’ altro constatare che hanno un impatto, unarisonanzanella
nostra esistenza. Seil mito ci € precluso, cio che restadel mito si offre invece ad una indagine urgente, per
capire che cosa di noi mettain forma, per capire se accettarne o meno gli influssi.

E indubbio che larisurrezione sia un tema ampiamente sentito oggi (dalle varie riprese della dottrina cristiana
che ancora si fanno sentire, ai sogni di immortalita che la societa odierna contribuisce a creare), e che sia
anche un tema svolto da svariate mitologie. Tratutte quelle che si potrebbero chiamare in causaa
testimonianza di cio, due sembrano le piu interessanti, per laloro vicinanza e a contempo distanza. Per

I’ apparente analogia nello sviluppo mitologico e a contempo per laradicale divergenza delle implicazioni
esistenziali. Questi due miti sono quello di Cristo e di Dioniso.

Certo € pericoloso, in questo caso, parlare di mito. Sia per quanto si diceva prima, cioé che non sappiamo se
tali miti racchiudano o meno un’ essenza dietro le loro narrazioni, sia per delle ragioni ulteriori. 1
cristianesimo € unareligione esistente e diffusissima, per il credente € implicito che la propriafede investala
storiae|’insegnamento di Gesu di Nazareth e li veda come fatti di verita. Tuttavia per chi non crede e vuole
apprestarsi all’analisi di alcuni contenuti, mito e |’ unico termine adeguato. D’ atro canto anche per Dioniso €
impossibile parlare di un mito: le tradizioni su questa specifica divinita, per quanto abbondanti, sono molto
frammentate e contraddittorie, di conseguenza e impossibile stabilire una narrazione unitaria, a meno di non
accettare la successiva codificazione fattane dagli iniziati del misteri Orfici, culminata con il Dionysiaca,
poema epico di Nonno di Panopoli.

Comunque sia, un elemento che sembraindubitabile € che in entrambi i miti & presente il binomio dolore-
risurrezione. Cristo attraversala sua passione, un percorso di dolore terreno, fino aincontrare la propria
morte nella crocifissione. Una volta deposto nel sepolcro, risorgerail terzo giorno, per poi venire assunto al
cielo elasciare il mondo mortale. Anche Dioniso, in tutte le tradizioni del mito, & visto morire tra atroci
sofferenze, per poi poter rinascere a nuova vita. Probabilmente |a tradizione piu famosa € quella del
cosiddetto Dionysos Zagreus: Dioniso fanciullo viene ingannato con dei giocattoli dai Titani, entita
preolimpiche. Tradi ¢’ & uno specchio. Nel momento in cui Dioniso si guarda allo specchio, distratto
dalla composizione integrale del suo volto sulla superficieriflettente, i Titani o smembrano per cuocerlo e


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cristo-e-dioniso-passione-e-risurrezione
https://test.doppiozero.com/alessandro-foladori
https://www.kumfestival.it/kum-2018/

mangiarlo. In tre modi diversi questo episodio implicalarisurrezione del dio: il mito dice che Dioniso puo
perdere la suafigura, venire smembrato, solo nel momento in cui essaviene in gualche misura salvata da una
figurazione differente, come quella dello specchio. Inoltre, I’ essenza di Dioniso continua a persistere dentro i
Titani, i quali inoltre rifiutano di mangiareil cuore, oil fallo (leinterpretazioni divergono) del dio, che potra
essere recuperato e usato in un rituale da Demetra per generarlo nuovamente. Infine, Dioniso € detto
permanere nella cenere e nel fumi del pasto, aludendo questo alla presenza di unavita piu sottile, senza
forma e pervasiva.

‘I&_T i :-‘Ii--.-’ .
s :,_,&_'QQI




Lavicinanza, almeno formale, tra Dioniso e Cristo é testimoniata anche dal vangelo di Giovanni, ladove a
Gesu € attribuitala frase «io sono laveravite». Trai simboli del culto dionisiaco, uno dei piu prolifici ed
espansivi in tutto il mediterraneo, lavite & quello universalmente riconosciuto come il maggiore, tanto che
Dioniso viene spesso indicato comeil dio del vino. Non é da escludere, come sostiene Kerényi nella sua
monumental e ricostruzione della figura dionisiaca, che fosse necessario per unareligione nascente porsi in un
rapporto di continuita con un culto tanto radicato («la vite»), maanche di discontinuita, sottolineando la
falsitadi quel culto («laveravite»). Nella medesima chiave pud anche essere letto il rito eucaristico, fondato
sul mito dell’ ultima cena. Il sangue di Cristo viene spartito tra gli apostoli, nel smbolo del vino. Ma proprio
gui s intravede una prima scissione. Al netto del dogma della transustanziazione il vino assume una funzione
metaforica, esso indicail sangue e indicalapassione di Cristo. Al contrario nei culti dionisiaci laviteeil
vino sono incarnazioni effettive del dio, modi individuali e singolari di percepirne la presenza. Non indicano
la passione di Dioniso, malareplicano. Basti pensare chein uno dei culti la vite sacra doveva essere
mangiata da un caprone, che poi veniva sacrificato e il suo sangue usato per irrorare laterra dove sarebbe
risortalavite. Questo perché tanto la vite quanto il caprone erano incarnazioni classiche del dio, entrambe
espressioni dirette dell’ aggressione e della passione divina

Metafora e assenza della stessa. Indicazione e presenza. Selapassione eil dolore sono elementi di unione
indiscutibile trale due figure divine, sembra essere molto diversalamodalitain cui vengono esperiti e la
funzione che svolgono tanto nel mito quanto nel culto: tutte le incarnazioni in cui riposal’ essenza stessa del
dio dell’ ebbrezza esprimono tanto la passione quanto |’ aggressione, mentre Cristo €, anzitutto e perlopiu,
qualcuno di socraticamente passivo dinnanzi alla sofferenza e alla morte. Certo ci sono testimonianze degli
scatti d’iradi Gesu, ma anche queste sembrano essere indicazioni della sua doppia natura, umanae divina,
mentre |” accettazione della morte e dell’ agonia portano alaliberazione dalla parte umana della sua
incarnazione, vale adire, in termini ritualistici, la purificazione dal peccato originale.

E stato Friedrich Nietzsche il filosofo che pitl di tutti ha cercato di indagare, e distanziare, proprio le figure di
Cristo e Dioniso. Una delle sue ultime frasi primadi scivolare nellafolliaaveval’intento di riassumere nel
piu breve spazio possibile tutta la sua produzione filosofica e la suaricerca, e suona cosi: « — Sono stato
capito? — Dioniso contro il Crocifisso...». L’ opposizione trai due viene da Nietzsche rinvenuta nel differente
modo di assumere |’ aspetto del dolore: interiorizzazione in Cristo, componente esternain Dioniso. Il filosofo
vede nel messiadel cristianesimo qual cuno che, troppo sensibile, troppo ferito dal mondo che lo circonda,
troppo incapace di reazione, € costretto aritirarsi integralmente dentro di sé, a scavare un mondo interno per
séei suoi seguaci e a proiettare quel mondo nell’ eternita. Se tale movimento gli impedisce il gesto reattivo
della vendetta, proclamando su essa la superiorita dell’ amore, anche lo induce a squalificare integralmente
guesto mondo, in nome di un mondo altro, autentico e vero, di cui questo sarebbe soltanto il simbolo irreale.
La sofferenza e quindi assol utamente necessaria come segno dell’ inautenticita del mondo che la produce, in
guanto tale deve essere accolta nelle piu profonde pieghe dell’ individuo, per predisporlo atrascenderein un
mondo perfettamente privo di qualsiasi preoccupazione terrena. |1 dolore come mezzo per squalificare un
mondo fittizio.

Per Nietzsche Dioniso rappresenta il rovescio speculare di questa concezione. A soffrire non possono che
essere gli enti del mondo, ma solo perché sono tutti, senza eccezione, agitati da una radical e sovrabbondanza
di vita. Le incarnazioni di Dioniso devono perire tutte, e perire nel dolore, perché nessuna di esse &
sufficiente a esaurire laforza vitale che € Dioniso in persona. Estendendo dal mito a una concezione piu
generae, il mondo si scinde anche in questo caso in due piani, ma, a contrario di quanto si vedeva prima, si



tratta ora di due piani intrecciati e reciprocamente immanenti: quello delle forme di vitaindividuali, e quello
dellavitain quanto tale, inesauribile e indistruttibile, che permane in ogni forma, portandola perd alasua
catastrofe, ovvero alla sua metamorfosi. Il dolore diventa cosi I’ elemento esteriore che consente di conoscere
unavitapiu altain ogni individuazione, sapendo che quella vitanon e toccata da sofferenza, laquale e solo
un mezzo per transitare da unaforma all’ atra

Quindi e per Nietzsche impossibileriferirsi legittimamente a Dioniso come a un dio, in quanto non s tratta
del fondamento morale o ontologico di cio che cambia e mutanel corso del tempo, ma della figura che
articolail divenire stesso nella sovrabbondanza di vita che non puo essere fermata in nessuna individuazione
fissa, e che consente a ognuna di loro di tramontare e sperimentare i propri auto-superamenti. Lo stesso
Kerényi rinveniva nella cultura greca due modi molto diversi di indicare la parola «vita»: bios e zoé. Seil
primo termine indica unavita singolare e formata, passibile di morte e di metamorfosi, il secondo mostra

I’ epifania di una vitaindistruttibile che respirain ogni forma e che non pud mai morire, né e suscettibile di
metamorfosi, perché e il cambiamento in quanto tale. Allora Dioniso, per Kerényi, éil dio dellazoé, della
vita senza ulteriori qualificazioni. Madal momento che i due piani non possono darsi I’uno senzal’ atro, sara
sempre necessariala presenza delle forme individuate, con laloro passione, per poter vedere I’ emergere della
zoé. D’ altro canto quest’ ultima non potra mai esentarsi dalla presenza e dall’ azione, per evitare la
calcificazione delle forme. Due piani, manon due mondi, perché bios e zoé stanno o cadono assieme.
Convergono e coincidono.

Se tutto questo havalore, aloratanto nel caso di Cristo quanto in quello di Dioniso non si potra parlare di
risurrezione se non con delle torsioni di termini molto forti. Eppure anche in questo caso i miti comportano
unadivergenzaradicale. Cristo non risorge: la sua € unatransizione dalla sofferenza e lamorte di un mondo
inautentico fino alla vera nascita, una nascita tutta spirituale, in un mondo ultraterreno che trovail proprio
pregresso in quello interiore. Dioniso non risorge: nascono, muoiono e cambiano soltanto le forme che di
voltain volta assume, malazog, lavitain quanto tale, non puo risorgere perché non pud mai morire.

Proprio come nellalettura della scommessa pascaliana fornita da Gilles Deleuze, non s trattain questo caso
di cercare di capire cosaci siadi vero o autentico in un mito o nell’ atro, nello studiare perché uno dei due sia
sopravvissuto e |’ altro no. Come si dicevaall’inizio del mito non possiamo affermare pit nulla. La postain
gioco cade invece sui modi di esistenza singolari di coloro che scelgono di abbracciare, o credere, nei
materiali di unamitologia, piuttosto di un’altra. Quale tipo di sensibilita, quale rapporto con il tempo, quale
rapporto con gli atri potra mettere in formal’unao I’ altra alternativa? E se ci fossero altri miti, altre
possibilita da indagare? Come direbbe Nietzsche della Storia, abbiamo bisogno di miti. Manon nel senso di
un certo gusto filologico o artistico, bensi come qual cosa che, sempre visto lucidamente, possafornirci un
orizzonte di senso condiviso e preliminare, e portare magari alla nascita di possibilita del tutto nuove.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

KUM! FESTIVAL
Curare, Educare, Governare
Diretto da:

MASSIMO RECALCATI

19—21 OTTOBRE
LA MOLE,
ANCONA

LA MOLE www.kumfestival.it
WHERE CULTURE LIVES

facebook.com/kumfestival



