DOPPIOZERO

Da dove viene e dove va la mente senza il corpo?

Ugo Morélli
21 Ottobre 2018

e

QT e
A
e
P

'
aL
i.

Termitaio australiano e la Sagrada Familia, Gaudi [ Dennett, , p. 456].

- Sonoio I’ artefice del mio essere.

- Mi dispiace per te, ma staresti meglio seti riconoscessi come una manifestazione prowvisoria del divenire.
- Parla per te, per quanto mi riguarda sono io che scelgo quello che voglio e cosa faccio.

- Secondo te, quindi, tutto comincerebbe con te.

- Certo, ci sono io che decido di relazionarmi a te se mi va, o di fare una cosa o un’ altra.

- E comelo faresti?

- Chediscorsi! Lo sanno tutti che siamo gli esseri razionali che sanno quello che fanno.

- Eppure spesso facciamo cose delle quali poi ci pentiamo, accorgendoci di aver sbagliato.

- Pu0 succedere, ma € un caso.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/da-dove-viene-e-dove-va-la-mente-senza-il-corpo
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

- Non direi, a me capita spesso.

- E cometelo spieghi?

- Mi pare che gli altri ele situazioni, la nostra storia e come siamo fatti vengano prima di ognuno di noi.
- Come? Vuoi dirmi che vengono prima le relazioni e poi i soggetti?

- Eh! S. Samo figli di una relazione ed é difficile pensarea un “i0” senza un*“ noi” .

- E tutto quello che ognuno é capace di fare? Progetti, soluzioni?

- Ogni progetto nasce da un processo, non da un progettista intelligente, che € quello che lo esprime.

- E quest’ ultimo allora chi €? Chi e I’individuo?

- Sempre piu pare che sia un “ dividuo” che piuttosto che un’* identita” e una*® diventita” .

- Seti seguo mi sento disperso negli altri e nelle situazioni... parte di un processo piu grande di me.

- Forse, allora, adesso sei un po’ piu corrispondente a quello che effettivamente sei.

E la“stranainversione del ragionamento” di Charles Darwin, uno dei punti di attacco arguti e affascinanti di
Daniel Dennett: “un processo senza un Progettista Intelligente puo creare progettisti intelligenti che poi
pOsSsoNo progettare cose che ci permettono di capire come un processo senza un Progettista Intelligente possa
creare progettisti intelligenti che poi possono progettare qualcosa’ (D. Dennett, Dai batteri a Bach. Come
evolve la mente, Raffaello Cortina Editore, Milano 2018; p. 85). Questo € solo un modo di porre le cruciali
guestioni che Daniel Dennett si pone alaricerca delle vie per comprendere cosa significhi essere umani.



fone

1
i

[

OrT,

F

o (

gy
(TEL

) Ry

SCIENTA
E I D EE

[EE S B R A LR AR R N

Collana diretta
da Gialio (iorello

Daniel C.
Dennett
Dai batteri
a Bach

Come evolve la mente




Il paradosso della conoscenza di noi stessi € forse inaggirabile: per parlare di se stesso, | unico animale che
dispone di un linguaggio verbale articolato, non pud non, per il fatto stesso di parlare, tirarsene fuori; puo
solo cercare di prendere una certa distanza. Da un lato per conoscere un sistema bisogna farne parte,

dall’ altro per vederlo e parlarne & necessario tirarsene fuori almeno in parte. Mentre le cose coincidono con
se stesse e a sollevarle da dove se ne stanno appiattate pud essere solo un atto percettivo, una considerazione
da parte di un essere mobile capace di avere un controllo rapido derivante da un sistema nervoso con un
controllo centrale, una non-cosa, quindi; un essere umano non coincide mai con se stesso e hala capacita di
riconoscere e usare quella non coincidenza. Noi siamo la specie che dispone del “potere di non”. Questa e
ancora oggi la chance a nostra disposizione. Nonostante i forti e inediti vincoli derivanti dai social mediae
dalla singolaritaindotta e orientata vrso |’ “ affermativismo” narcisista, in ogni campo, puo essere ancorala
negazione che ci distingue, come ha ben documentato Paolo Virno nel tempo, e pud essere ancorail gruppo a
interporsi, facendo i conti con la propensione aricondursi a massa e I’ emancipazione individuale e collettiva,
favorendo I’ affermazione di una cittadinanza e di una societa basate sul pluralismo. L’analisi del rapporto tra
la distinzione specie specifica della capacitadi “tirarsi fuori” e di “dire di no” e le sue implicazioni
filosofiche e politiche & affrontata efficacemente da Benjamin Noys in The Persistence of the Negative: A
Critique of Contemporary Continental Theory, Edinburgh University Press, 2010. Solo queste capacita, del
resto, possono affrontare la tendenza dominante dei social media ad esaltare la singolarita e la comunicazione
rapida, disimpegnata e acritica, moltiplicando la solitudine e dando vitaarelazioni aienate e senza impegno.



A Critique of Contemporary
Continental Theory




La contraddittorieta dell'umano é poi forse a sua voltainaggirabile; una delle domande diventa: € possibile
sentire senza almeno in parte vivereil risentimento? Esiste il totale appagamento? E come mai lanoia? A
contare sono gli indecidibili, come li chiamava Heinz von Foerster. Per avere a che fare con un indecidibile ci
vuole un essere umano: quell’ essere che sadire di no e che conosce la noia, quella strana sensazione di non
azione che non eil riposo dopo la fatica per sopravvivere, mal’insopportabilita dellaripetizione. L’ aveva ben
compreso un umano trai piu sensibili come Gilles Deleuze, quando aveva teso una domanda traripetizione e
differenza, trovando nella differenzalafrontiera, la soglia della macchina desiderante che noi siamo, 1o
spazio eil tempo del sentirsi vivi. Perché avivere son capaci tutti i terrestri del sistema vivente su questo
pianeta che eil luogo della nostra avventura. Sentirsi vivere é pero diverso. Quella é una questione che
riguarda chi non solo samasadi sapere, non solo vive masadi vivere, non solo muore masadi morire. E da
quella consapevolezza dellafinitudine, mentre & in grado di concepire I’infinito, quell’ essere che noi siamo
trae le ragioni del proprio agire poetico e del proprio scontento.

Aprendo le porte alla misteriosa questione, Dennett si chiede come una mente capace di comprendere possa
essere emersadai processi non intenzionali della selezione naturale. Come possa essere accaduto che un
processo tacito e non intenzionale abbia dato vita a una sua parte, noi umani, che siamo capaci di intenzioni,
rimane una domandain gran parte irrisolta e piu 0 meno equivalente a un’ altra domanda: come fa un pugno
di materiagrigiaa produrre pensieri?

Basterebbe il confronto serrato che Dennett stabilisce tra unavongola, un rastrello per vongole, unacosa, el
creatore di quel rastrello: “lavongolahamiliardi di parti mobili complicate, mentreil rastrello per le vongole
ha soltanto due semplici parti fisse, pero deve essere stato fabbricato da un essere vivente, un essere
decisamente molto piu notevole di unavongola’ (p. 84). Ad essere decisiva € ladomanda di Dennett:

“Come fa un processo lento e stupido a costruire qualcosa capace di costruire qualcosa che un processo
lento e stupido non sarebbe capace di costruire?” (corsivo nel testo, p. 84).

L’ipotesi di Dennett in questa summa godibile e approfondita & che un cambiamento cruciale nella storia
dellavitasullaTerras siaprodotto quando gli esseri che poi si sarebbero definiti umani svilupparono la
capacita di condividere modi di fare le cose non basati sull’istinto genetico. Da quel tempo in avanti e stato il
processo di evoluzione culturale a plasmare una mente come la nostra, capace non solo di azione, percezione
e controllo, ma anche di creare e comprendere. L’ evoluzione culturale e quella proprieta che chiamiamo
mente, nonostante tutte | e astrazioni, sono qualcosa di diverso dallaloro origine naturale o, come suggeriva
Giorgio Prodi, siamo di fronte a un processo naturalculturale? Si ripresentasse all’ orizzonte un nuovo
dualismo, ¢ci saremmo di nuovo impantanati in unavia senza uscita. Ci serve una prospettiva innovativa,

un’ epistemol ogia circolare che consenta di riconoscere come si sia passati, nel corso dell’ evoluzione e con la
nostra specie, dalla competenza alla comprensione: I'insieme di quei processi che consentono di capire cosa
facciamo e di trovare un senso ale nostre azioni. Di questo, e in modo articolato e complesso, si occupail
libro di Dennett.

Una considerazione iniziale appare quanto mai hecessaria per impostare un dialogo con laserrata analis di
Dennett: nell’indice analitico del libro si cercano invano parole come “corpo”, “azione”, “sistema sensori-
motorio”. Se esiste unafrontiera dellaricerca sul significato di essere umani oggi, questa corrisponde alla
dimensione incarnata della mente o, come sarebbe meglio dire, a sistema corpo-cervello-mente. Eppure
anche un esponente di punta dellafilosofia della mente, e lo stesso Maurizio Ferraris che scrive una
importante post-fazione a libro, mostrano di tenere alti gli steccati disciplinari e ragionare secondo un
approccio “asif”, come seil corpo in azione non esistesse e non fosse il punto di partenza per ogni
approfondimento sulla mente e il comportamento umani. Mentre sono diffusi i riferimenti al cervello ealle

sue funzioni, € come se quell’ organo fosse estratto dal corpo in movimento di cui € parte, e a di fuori



dell’intersoggettivitain cui si esprime nell’ emergere dei comportamenti. Vienein menteil cervello nella
vasca della piéce scritta da Giuseppe O. Longo, o leriflessioni dello stesso D. Dennett, in Dove sono?, 1978,
in Douglas Hofstadter e Daniel Dennett, L'lo della mente, traduzione di Giuseppe Longo, Adelphi, 1993; ma
anche le considerazioni di Hilary Putnam nel suo Brain in a Vat. Nonostante il fondamentale contributo di
Dennett si impegni ad andare oltre il dualismo e laricerca della causa prima, sembra che noi umani
disponiamo di una mente che adotta il dualismo e la causalita come caratteristiche tacite del suo stesso
funzionamento. Per questo viene da domandarsi dove vala mente senzail corpo, allaluce degli
approfondimenti sull’ embodied simulation e I’ intersoggettivita cosi come sviluppati principalmente dai
contributi di Vittorio Gallese. Eppure Dennett si prodiga con molta efficacia a mostrare che siamo noi a
cercare ossessivamente le risposte a domande simili a “come mai?’; “per quale motivo?’. “Cosi come non
esisteil Primo Mammifero, il primo mammifero che non aveva un mammifero per madre, non esiste la Prima
Ragione, la prima caratteristica della biosfera che aiutdo qual che cosa a esistere rendendola piu capace di
esistere rispetto alla‘ concorrenza” (p. 53). Riflettendo sulle origini delle ragioni, Dennett sostiene che la
selezione naturale e di per sé un rilevatore automatico di ragioni, € privadi mente, non haragioni, ma ha
nondimeno la competenza necessaria per far emergere I’ evoluzione.

Nel tempo in cui si possono scandagliare e raccogliere emozioni e sentimenti per vie algoritmiche, come
sempre piu sl impegna a fare la cosiddetta sentiment analysis; nel momento in cui mediante le neuroscienze
cognitive riconosciamo al corpo un primato sui pensieri dellamente sianelle scelte e nelle decisioni, che
negli allarmi e nei comportamenti ordinari, € da un tempo come quello che viviamo che le cose cambiano alla
radice. Accadono, in questo tempo, cose di particolare importanza, dalla guerra che smette di essere

un’ azione militare definita e compatta, diventando uno stato conflittuale permanente che penetra nelle nostre
vite sotto formadi paure diffuse e di “vittimizzazione secondaria’ (come abbiamo mostrato in Vittime senza
compassione); ai social media che possono essere, e spesso sono, armi da combattimento a disposizione di
tutti.

In questo inedito scenario le democrazie risultano in via di profonda trasformazione in funzione del potere
dei sentimenti sullaragione, in modi che non possono essere negati, ignorati o respinti senza elaborazione.
Emozionalismo e sentimentalismo sono sempre piu sollecitati e prendono decisamente posto in primafila
nelle scelte politiche e nei comportamenti individuali.

Certamente non € piu possibile, in base a quello che sappiamo, separare razionalita da emozione, come ci
confermano ampi e diffus risultati di ricerca.

Un necessario esame di realta ci pud indurre anon limitarci adenigrare I’influenzadei sentimenti e delle
emozioni nella politica e nelle nostre scelte, nella nostrarazionalita limitata e nei nostri orientamenti; ci puo
altresi aiutare amigliorare la nostra capacita di ascolto delle emozioni e dei processi cognitivi del nostro
sistema cervello-mente, apprendendo dal loro effettivo dipanarsi ed esprimersi. E William Davies, (in
Nervous States. Democracy and the Decline of Reason, Jonathan Cape, London 2018), ad analizzare con
attenzione le conseguenze che possono derivare alla democrazia dal trascurare le profonde trasformazioni
considerate.


https://it.wikipedia.org/wiki/Douglas_Hofstadter
https://it.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dennett
https://it.wikipedia.org/wiki/Adelphi
https://test.doppiozero.com/materiali/vittime-senza-compassione
https://test.doppiozero.com/materiali/vittime-senza-compassione




Leresistenze ariconoscere il primato del corpo e la mente come una sua proprieta emergente Sono spesso
spiegate sostenendo che cosi facendo, si fariferimento a determinismo che ne deriverebbe rispetto al
cambiamento possibile e ala generazione di innovazioni e trasformazioni. Sarebbe come dire che, siccome
siamo portatori di embodied cognition, allora quella conoscenza e inevitabilmente fissa perché generata dal
corpo nelle relazioni intersoggettive con gli atri e nelle contingenze ambientali. Si profilano, in questo modo
di ragionare, tutte le condizioni di unaresistenza ariconoscerei risultati dellaricerca scientificanellaloro
effettiva portata. Non solo e stato possibile verificare progressivamente la neuroplasticita del nostro cervello,
ma anche I’ intersoggettivita, |a simulazione incarnata e la molteplicita condivisa come caratteri peculiari e
distintivi della nostra continua individuazione. Le neuroscienze sociali forniscono in questo campo prove di
particolare rilevanza, tali per cui leresistenze si configurano piu che altro come negazioni o rimozioni che
finiscono per impedire di effettuare un esame di realta, che solo puo consentire di accedere a una concezione
piu appropriata di noi stessi e, soprattutto, dei vincoli e delle possibilita del cambiamento e dell’ innovazione
nella nostra esperienza.

Se adistinguere gli esseri umani €, dal punto di vista evolutivo, il passaggio dall’ essere competenti alla
capacita di comprensione, dando un senso a mondo e a noi stessi, allora approfondire come funzionala
mente umanavuol dire, primadi tutto, chiedersi comein naturasi passi da quella che con Darwin possiamo
chiamare Ignoranza Assoluta, all’ essere che noi siamo, capace di creare citta, teorie, poesie, aerei e computer.
Non solo, ma come accade che oggi i computer “potrebbero realizzare intelligenze artificiali con capacita
creative persino superiori aquelle dei loro creatori umani” (p. 167).

Esiste una “ competenza senza comprensione”, ci dice Dennett, e s sofferma alungo sulle molteplici prove di
guesta diffusa situazione che produce un saper fare senza previa conoscenza che accomuna oggetti tecnici e,
in buona parte delle loro prestazioni, animali umani e non umani. “Le geniai idealizzazioni di Shannon,
Turing, von Neumann, McCulloch e Pitts”, scrive Dennett, hanno portato a unatale esplosione della
competenza nel trattamento dell’ informazione che oggi in generale si suppone non solo cheil cervello sia
soltanto un qualche tipo di computer digitale organico, ma anche che i computer basati sul silicio saranno
presto dotati di un’intelligenza artificiale che supererail cervello umano in tutte le realizzazioni delle
capacita creative” (pp. 166-167).

Nonostante il lavorio continuo di falsificazione sulla cosiddetta supremazia umana, Spesso accompagnato da
gustose ironie e icastiche critiche, Dennett giunge a un’ affermazione che consente di comprendere il punto di
arrivo della sua approfondita speculazione. Egli, infatti scrive: “Homo sapiens & I’ unica specie (finora) con
una cultura pienamente cumulativa e I’ ingrediente fondamental e della cultura che permette questa sua
proprietaeil linguaggio” (p. 194). Allo stesso tempo, proprio il linguaggio come principale fonte di
accumulazione della cultura, ha portato la specie a sommergere il pianeta, trasformando I’ ambiente e
scatenando un evento di estinzione che potrebbe eguagliare le grandi estinzioni di massa. Questo scarto che
potrebbe diventare particolarmente problematico per la specie dipende in buona misura dal fatto che, come
scrive Dennett, “1l linguaggio si € evoluto per adattarsi al cervello primacheil cervello si evolvesse per
adattarsi meglio a linguaggio” (p. 213). Cosi il ruolo delle parole nell’ evoluzione culturale porta non solo a
una costante ricerca di approssimazione, ma anche a una continua tensione ad andare oltre i significati gia
noti. “Le parole sono affordances che il nostro cervello e stato progettato (da processi evoluzionistici) per
cogliere, come afferma Gibson, e permettono ogni sorta di utilizzo”, secondo Dennett (p. 223). Con
affordance (invito all'uso) si definisce laqualitafisicadi un oggetto che suggerisce a un essere umano le
azioni appropriate per manipolarlo. Ogni oggetto possiede |e sue affordance, cosi come le superfici, gli
eventi ei luoghi. Anche le parole presentano una particolare potenza evocativa e sollecitano azioni fin dalle
dinamiche cerebrali implicite e involontarie. Le parole che danno vitaa meme, unita elementari di
comportamento-informazione, che secondo Richard Dawkins sono un tipo di modi di comportarsi che
|pOSSONO essere copiati, trasmessi, ricordati, insegnati, evitati, denunciati, esibiti, ridicolizzati, parodiati,
censurati, consacrati, costituiscono la pratica sociale della persuasione da cui derivano il ragionamento ele
argomentazioni logiche. In questo modo non solo si costruiscono le forme diversificate di influenza sociale,


https://it.wikipedia.org/wiki/Superficie
https://it.wikipedia.org/wiki/Luogo

ma emergono anchei limiti dellanostrarazionalita. “1l1 famoso bias della conferma”, scrive Dennett, “e la
nostra tendenza a dare risalto alle prove favorevoli ale nostre credenze e teorie del momento e aignorare le
prove che le confutano” (p. 240). Insomma pare proprio che le nostre capacita siano state messe a punto per
prendere posizione, per persuadere gli atri in un dibattito, non necessariamente per fare le cose per bene.
Disponiamo di un talento che favorisce decisioni facili da giustificare ma non necessariamente migliori.

| memi pero, dopo che ne ha considerato le funzioni possibili, non fanno una buona fine nelle mani corrosive
dellacriticadi Dennett, come del resto capita atutto quanto si configuri come unaricercadei cosiddetti
motivi. Piuttosto che sulla domanda per quale motivo, laricercadi Dennett si concentra sul come mai S
verificano certi fenomeni, a partire dalle domande sulle origini dellavita e del linguaggio. “ Cosi come non
esisteil Primo Mammifero, il primo mammifero che non aveva un mammifero per madre, non esiste la Prima
Ragione, la prima caratteristica della biosfera che aiutd qualche cosa ad esistere rendendola piu capace di
esistere rispetto alla concorrenza’ (p. 53). Sono state con ogni probabilita entita capaci di persistere, strutture
abbastanza stabili darestare in circolazione abbastanza alungo da subire modifiche senza sparire, adare vita
aquello che progressivamente ha preso forma. La competenza senza comprensione, propria delle principali
parti del vivente e in buona misura anche dell’ esperienza umana, ha probabilmente queste ragioni e
caratteristiche. La stessa comprensione del resto emergera dallaricercadi Dennett come manifestazione di
competenze e non come fonte di competenze. Noi esseri umani appariamo come utilizzatori riflessivi di
strumenti per pensare. L’ evoluzione per selezione naturale della cultura, intesa come parole, metodi, rituali e
stili, € comprensibile all’ interno di “ spazi darwiniani”, secondo la definizione di Godfrey-Smith in
Darwinian Populations and Natural Selection.

“Lamiates echela cultura umana inizio profondamente darwiniana, con competenze senza comprensione
che produssero varie strutture preziose pitt 0 meno nello stesso modo in cui le termiti costruiscono i loro
castelli, poi gradualmente si dedarwinizzo, diventando sempre piu capace di comprensione e di
organizzazione top-down, sempre piu efficiente nel suoi modi di esplorare lo spazio del progetti. In breve,
mentre si evolveva la cultura umana si nutri dei frutti della propria evoluzione e aumento le proprie capacita
progettuali utilizzando I’ informazione in modi sempre piu potenti” (p. 162-163).

Anche se |’ origine evolutiva del linguaggio € tuttora un problemairrisolto, I’ avvento del linguaggio ha
preparato il terreno per un atro grande momento della storia dell’ evoluzione: I origine della comprensione.

L’ evoluzione del linguaggio ci pud permettere di comprendere come mai sia accaduto e come sia possibile
che la comprensione umana risulti alla fine composta dalle attivita di neuroni che sono privi di comprensione.

Come molti atri animali, noi possiamo compiere molte azioni abili giustificabili a posteriori, avendo
soltanto unavagaideadi cio che stiamo facendo, un’idea che spesso viene messa rapidamente a fuoco a
posteriori con I’ attribuzione di ragioni. “Quest’ ultimo passo |o facciamo solo noi”, sostiene Dennett (p. 375).
Non solo attribuiamo ragioni ma usiamo strumenti per pensare per progettare le nostre azioni future. “Nessun
altroanimalelofa’ (p. 376). Allo stesso tempo siamo capaci di illusioni e di manipolazioni: ne pratichiamo
continuamente. La stessa comunicazione umana, piul che alla cooperazione, e di fatto orientata alla

mani polazione e basata su essa. “ Un organismo incapace di bluffare, che comunicail proprio stato
direttamente a tutti, € un bersaglio facile e non avralungavita’, scrive Dennett, citando von Neumann e
Morgenstern.

Se ci chiediamo come diventiamo manifesti a noi stessi, con tutta la nostra complessita, appare evidente
come il nostro punto di vistain prima persona sulla nostra mente non sia molto diverso dal nostro punto di
vistain seconda persona sulla mente degli altri. Non vediamo né sentiamo il complicato apparato neurale
sempre attivo del nostro cervello, ma dobbiamo accontentarci di una versione compendiata, interpretata,
guella che Dennett chiama argutamente un’illusione dell’ utente. “L’ accesso che abbiamo a nostro stesso



pensiero, ein particolare al rapporto di causa ed effetto trale sue parti subpersonali e allaloro dinamica, in
realta non € migliore dell’ accesso che abbiamo ai nostri processi digestivi: dobbiamo fare affidamento sul
canal e piuttosto stretto e ampiamente rielaborato che risponde alla nostra incessante curiosita con giudizi di
facile comprensione, e tutto cio € piu vicino a vero me solo di un passo rispetto al’ accesso a vero me che
possono avere i miel familiari eamici” (p. 381). “Oppors e insistere a sostenere che della vostra coscienza
VoI ne sapete di piu solo perché é lavostravuol dire cadere nel dogma” (p. 87).

Fuori dal dogma con Dennett incontriamo Socrate che, citato, sostiene: “una vita senzaricerca non e degna di
essere vissuta’. Pur essendo guidati da process senza comprensione che incessantemente estraggono
informazioni — regolarita statistiche che possono guidare miglioramenti progettuali — da cio che e accaduto,
I’immaginazione umana sembra proprio essere un fattore importante che modifica la situazione,
permettendoci di creare.

“Una mente umana cosciente non e un miracolo”, afferma da ultimo Dennett, “non violai principi della
selezione naturale, ma € una nuova estensione di questi principi” (p. 439). Citando il biologo evoluzionista
Stuart Kauffman, Dennett fariferimento a concetto di possibile adiacente: il nostro possibile adiacente nello
spazio dei progetti € diventato molto piu grande perché abbiamo sviluppato la capacitadi concepire tali
regioni e di ricercarle o evitarle. “E seil nostro futuro seguiralatraiettoriadel passato —il che ein parte sotto
il nostro controllo — le nostre intelligenze artificiali continueranno a dipendere da noi anche se noi, con
prudenza, diventeremo piu dipendenti daloro” (p. 455).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




~ DARWINIAN

AND NATURAL SELECTION

PETER GODFREY-SMITH




