
 

W la filosofia! 
Francesca Rigotti
4 Novembre 2018

Ma veramente c'è chi pensa che la filosofia sia tossica? E che, se fino a Galileo qualcosa forse da dire lo
aveva, dopo l'affermarsi della scienza basta, via, la filosofia si sbricioli come la crisalide, per far posto, tutto
il posto, alla trionfante farfalla della scienza? La tesi si può leggere in La crisalide e la farfalla di Edoardo
Boncinelli (Milano, Raffaello Cortina editore, 2018). Un neorobiologo all'attacco della filosofia e delle
discipline umanistiche, con l'intento di rafforzare nelle scuole, quali materie regine, le scienze naturali, la
matematica e l'informatica. Via la filosofia, magari anche il latino e il greco, residui dell'idealismo crociano e
gentiliano, per fare posto unicamente alle scienze della verità e alla verità della scienza. Via il pensiero
critico, l'immaginazione, la scrittura e la fantasia, il ricorso all'argomentazione e alla riflessione, che
solleticano, sembrerebbe, la diffusa ignoranza e portano a negare l'efficienza dei vaccini nella prevenzione
delle patologie e così via.

 

Orbene, è nota l'efficacia, in retorica, all'argomento del fantoccio di paglia sul quale caricare esageratamente
tutte le negatività per poterlo poi legittimamente bruciare. E chi lo usa, in questo caso Boncinelli, è perché sa
usarlo e ha imparato a farlo, e dove se non nella scuola umanistica? Sarà che io, forse per i lunghi anni
trascorsi in Germania, paese che non mi sembra in stato di particolare decadenza, ho invece una forte
inclinazione per la visione humboldtiana dell'istruzione, intesa come formazione della persona tramite lo
studio delle scienze e delle arti e delle discipline umanistiche, lasciando gli specialismi a fasi successive. Si
tratta dell'ideale della formazione («Bildungsideal») elaborato da Wilhelm von Humboldt nella prima metà
dell'ottocento – le buone idee non invecchiano mai – in cui tra l'altro la filosofia avrebbe dovuto costituire
una sorta di scienza di base per permettere uno scambio permanente tra i rappresentanti delle varie discipline.

 

Quanto alla cultura classica, viene paradossalmente dalla Germania dei nostri giorni – dove già nel 2007 c'era
chi gridava entusiasticamente Viva il latino! (Wilfried Stroh, Latein ist tot, es lebe Latein!, Berlin, Ullstein,
2007) – l'invito a non trascurarla, anzi ad applicarsi al suo studio per meglio comprendere il presente. Lo
sostiene l'iniziativa epiStoa, aperta a chiunque in Europa ne condivida i principi, fondata da un
neuroscienziato che ha a cuore l'incoraggiamento della cultura necessaria per comprendere e mantenere i
valori europei dello stato di diritto e dei diritti umani, e questo in stretta correlazione con la promozione delle
lingue antiche proprie all'Europa, ossia il latino e il greco. L'iniziativa ritiene che lungimiranza, coraggio
civile e sorveglianza, oltre che una solida cultura politica, siano gli elementi più importanti nella protezione
dello stato di diritto e dei diritti umani.

 

Ma torniamo alla filosofia. Già, la filosofia. Bella e divertente, e come quasi tutte le cose belle – scrive
Boncinelli in La farfalla e la crisalide – inutile se non ingannevole perché non in grado di dimostrare la
validità di ciò che afferma. Inutile e illusoria come una costellazione che raggruppa arbitrariamente alcune
stelle dando all'insieme un senso che non hanno. Interessante finché ha fatto da incubatrice alla scienza grazie
a due caratteristiche che con essa condivideva, curiosità e libertà: la curiosità che ha spinto a interrogarsi

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/w-la-filosofia
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti
http://www.epistoa.eu


sulle cose del mondo e la libertà di averlo potuto fare senza dover seguire costrizioni e rivelazioni. Ma già
queste parole di limitato apprezzamento da parte di Boncinelli sono messe subito in causa dalle sue critiche a
Platone e alla dottrina delle idee, dove «ci sarà anche qualcosa di costruttivo ma nessuno sa cosa». Per
esempio Boncinelli dichiara di non riuscire a comprendere che cosa siano il Bene in sé, e soprattutto il Bello
e il Giusto, che sono a suo avviso sempre relativi a ogni civiltà e a ogni individuo. Non così per il Vero, che
gode di uno statuto speciale nelle scienze, soprattutto quelle in cui non ricorre la sperimentazione, quali
aritmetica e geometria. Mentre Platone dichiara vere proposizioni astruse e lontane dalla realtà. Tra l'altro la
filosofia, riconosce Boncinelli, si svolge a livello astratto e mentale come la matematica, ma la somiglianza
finisce lì; la matematica definisce infatti i suoi concetti in maniera chiara e univoca mentre la filosofia, non
procedendo allo stesso modo (e Descartes?!), dà luogo a discussioni sfuocate, da Bar Sport.

 

In più la filosofia, con la metafisica, procede con affermazioni che qualcuno prende sul serio ma sono un
puro gioco intellettuale; soltanto le operazioni della logica non possono fallire, perché partendo da premesse
vere non possono che condurre a conclusioni vere. 

Entrano poi nel quadro schizzato da Boncinelli, molti italiani di oggi (sic) che pensano che per arrivare alla
conoscenza vera basti speculare intellettualmente; italiani che immagino andare a braccetto con quegli altri
che preferiscono insegnare nella scuola l'opinione (con la filosofia) invece che la ragione (con la scienza). E
che ci saranno anche, ma dei quali mi illudo – forse perché vivo tanto all'estero e non vedo le madri incinte di
tutti questi imbecilli – che non siano in numero esorbitante ma tale da poterli ignorare e discutere invece
seriamente tra scienziati (che conducono esperimenti) e filosofi che invece procedono in altra maniera.
Anche se poi entrambi usano per esempio analogie e metafore, grandiosi strumenti conoscitivi se impiegati
adeguatamente; attrezzi manipolatori falsi come nel caso del paragone di Boncinelli del rapporto tra filosofia
e scienza con lo sviluppo della farfalla dalle fasi di larva, crisalide e farfalla, in quanto poco esso ci dice sul
ruolo della filosofia in rapporto alla scienza ma molto su ciò che Boncinelli ritiene in merito a tale rapporto.

 

Tra l'altro nel saggio i contenuti della filosofia vengono ricostruiti e presentati con l'aiuto di manuali liceali,
che si presume contengano «la filosofia» nel suo insieme; in ben altro modo invece viene presentato lo studio
universitario della fisica: confrontato con un insegnamento slegato dai contenuti del manuale liceale su cui
Boncinelli avrà studiato come tutti, l'autore se ne dichiara sconvolto: «dovevo dimenticare tutto quello che
avevo sempre saputo e quello che avevo sempre pensato. Entrare in questo mondo mi costrinse appunto a
fare piazza pulita delle mie convinzioni più radicate, e non si trattava di fisica avanzata, ma, specialmente
all’inizio, della semplice fisica classica. Fu uno shock che non scorderò mai e la più bella dimostrazione,
vivente direi, di quanto il mondo della scienza fosse radicalmente diverso da tutto quello che il mio cervello
era abituato a pensare».

 





 

Forse anche la filosofia non da manuale è questo; uno shock, un coup, uno squillo, un canto? Come il canto
del gallo che Donatella Di Cesare nel suo La vocazione politica della filosofia (Torino, Bollati Boringhieri
2018) pone come animale della soglia tra sonno e risveglio, giacché la veglia, afferma Di Cesare, è «il
preludio della filosofia». Nella veglia, nell'attesa della luce chiara del giorno, che desta stupore, canta il gallo:
quel gallo che Socrate dopo aver bevuto la cicuta chiede venga sacrificato ad Asclepio, come riportano le
ultime battute del Fedone. Il gallo, animale di sacrificio da immolare allo scopo di celebrare la guarigione
dalla malattia del vivere. Il gallo, animale della soglia tra oscurità e chiarezza, veglia e sonno, animale del
limite dunque, come le domande-limite della filosofia, che stanno sul punto del limite per valicarlo e uscirne
fuori. La filosofia – dice l'intenso saggio di Donatella Di Cesare, proponendo una riflessione sul ruolo di tale
forma e disciplina del pensiero e cercando di darne una definizione – si affaccia sulla soglia e guarda oltre,
per esempio nelle «profezie del salto» di Marx e Kierkegaard, filosofi divergenti quanto speculari nel loro
salto, verso l'esteriorità Marx, rivolto all'interiorità Kierkegaard. 

 

Anche se il titolo potrebbe trarre in inganno, lasciando immaginare filosofi sulle barricate, Di Cesare non
sostiene certamente la coincidenza tra filosofia e politica, né quella tra filosofia e democrazia e nemmeno la
priorità della democrazia sulla filosofia, come suona il titolo di un saggio di Richard Rorty. Ciò cui qui si dà
luogo è il tema della vocazione la quale è chiamata, voce, invocazione, canto, canto del gallo che con la sua
potenza sonora rompe il silenzio, apre la porta ed e-voca, ovvero, letteralmente «chiama fuori». Serve a
qualcosa questo richiamo, ha utilità pratica, porta profitti e guadagni, risolve problemi? A quest'ultimo
aspetto provvede lo scienziato, commenta Di Cesare, riconoscendo alle scienze capacità e ruoli precisi.
Cortesia non ricambiata, s'è visto, da Edoardo Boncinelli. La scienza, riconosce Di Cesare, percorre la via
regia verso la soluzione dei problemi e l'appagamento progressivo della conoscenza. Ma la filosofia precede
la scienza, e non certo per tirarsi indietro e autodistruggersi nel momento di separarsi da quella, come la
crisalide che, dopo essersi aperta per lasciar uscire la farfalla, si secca e perde la sua funzione. Che l'analogia
proposta da Boncinelli non sia valida, proprio come non fu valida, ce lo illustra lui stesso, l'analogia della
struttura dell'atomo con quella del sistema solare, dal momento che troppe specificità atomiche trascurava e
oscurava? 

 

La filosofia di cui Di Cesare parla con passione e trasporto ha un movimento alato, verticale, lungo il quale si
muovono quei «sublimi migranti del pensiero» che sono i grandi filosofi. Eppure da quella posizione eretta la
filosofia riesce pure a inclinarsi – sia reso omaggio a Adriana Cavarero – con un gesto di attenzione e cura,
verso la polis, per risvegliare la comunità assopita nel sonno individuale, e qui Di Cesare segue le intuizioni e
le immagini mentali di Walter Benjamin. Non è un caso dunque che l'autrice affidi il compito politico della
filosofia alla poesia, come fu il caso di Dante, poeta e pensatore dell'impegno politico che prese partito e si
espose pubblicamente. Come non è un caso il fatto che il poetare e l'impegnarsi politicamente si incontrino e
si fondino nella etimologia dei termini in gioco tedeschi, latini e greci. Comporre poesia, commenta Di
Cesare, si dice in lingua tedesca dichten (dal latino dictare), ma dichten sta anche per condensare, addensare.
Lo stesso significato, aggiungo, del termine im-pegno (dal lat. pignus), legato ai significati del verbo latino
pango e di quello greco p?gnymi, vale a dire addensare, consolidare, coagulare; che è quel che fa la parola
politica quando si incarna nell'impegno o introduce il patto e la pace. Questo mentre i filosofi non dovrebbero
fare a meno di intervenire politicamente nel mondo, eventualmente dalla posizione an-archica, quella di Di
Cesare, svincolata dal potere e dal comando – uno dei significati del greco archè – ma non dagli altri suoi
non meno pregnanti significati, origine e principio.

 



Se non tutti i filosofi, alcuni almeno ci provano, a intervenire politicamente, per esempio le filosofe che alla
fine di ottobre, in Italia, si sono costituite nel Fronte delle Filosofe. O la pubblicista e filosofa austriaca Isolde
Charim, che col suo saggio Ich und die Anderen. Wie die neue Pluralisierung uns alle verändert (Io e gli
altri. Come la nuova pluralizzazione ci cambia tutti, Wien, Zsolnay, 2018), ha ricevuto nello scorso mese di
settembre il Philosophischen Buchpreis 2018 (Premio librario per la filosofia) da parte dell'Istituto di ricerche
filosofiche di Hannover con la motivazione che vi si affrontano con sensibilità filosofica questioni di
stringente attualità (migrazioni, individualismo e "singolarità", populismo etc.). Qui la riflessione filosofica
oltre che bella si rivela anche utile. Perché offre un concetto, un'idea, uno spunto di riflessione, benché privo
di convalide sperimentali ricostruite in laboratorio. 

 

Vi è mai capitato, trovandovi dalla parte dei binari in qualche grande stazione ferroviaria di testa, un po'
vecchiotta, alla Centrale di Milano o a Roma Termini ma anche a Francoforte o a Berlino, o alla Penn Station
di New York, di osservare il movimento dei passeggeri, in attesa di partire o già scesi dai treni, e di ammirare
il modo in cui questo particolare traffico, composto da persone di diversa origine, si regoli spontaneamente in
mezzo a bagagli, passeggini, veicoli per la pulizia o il trasporto? Una piccola società indaffarata che si
incontra e si regola, senza prescrizioni e obblighi precisi, attraverso le differenze. Ecco, questa è la metafora
con la quale si potrebbe rappresentare la «zona incontro», anch'essa una metafora, con la quale Isolde Charim
presenta il suo concetto di una società formata da partecipanti diversi tra di loro ma dotati di pari diritti. Una
società pluralista in cui ognuno è modellato non da un sovrappiù quanto da un ritiro identitario, un meno
dunque, un meno che in quanto tale unisce. E dove l'unione e il confronto delle differenze non le sopprime
ma le lascia così come sono, riducendone il peso. I particolarismi si relativizzano e la zona di incontro viene
ad assomigliare allo «spazio della pluralità» di Hannah Arendt, nel quale si odono voci diverse che articolano
le più diverse opinioni e posizioni.

 

Il fatto è che, benché alcuni si sforzino di chiudere gli occhi per non doverlo riconoscere, viviamo in una
società pluralizzata, dalla quale non c'è via di ritorno al passato e alla sua reale o inventata omogeneità. Di
questo scrive Isolde Charim, 59 anni, nata a Vienna, studi di filosofia, giornalista, docente all'Università di
Vienna. 

Nella società pluralizzata che è quella europea, paese più paese meno, le migrazioni avvenute e in corso
modificano, senza particolari intenzioni ma unicamente con la loro presenza, tutti quanti, anche gli aborigeni.
Il fenomeno delle migrazioni ha contribuito a dare origine, insieme ad altri fattori, alla recente terza forma di
individualismo. Essa segue la prima forma, che si impose tra ottocento e novecento, quando gli individui,
liberati dalla società di ceto, divennero uguali giuridicamente e politicamente sentendosi, da eguali, parte di
un tutto che si incarnava nella nazione; e alla seconda forma di individualismo, quella articolatasi intorno ai
movimenti ribellistici di richiesta di riconoscimento delle differenze e delle minoranze degli anni '60 e '70 del
novecento. Segue le due forme, il terzo tipo di individualismo nel quale oggi viviamo, nell'analisi di Charim,
ma se ne differenzia in quanto non si basa più su valori collettivi e ricerca di uniformità (lavoro e istruzione e
sanità uguali per tutti) ma su una esaltazione della propria unicità; qualcosa di simile alla «società della
singolarità» di cui tratta Reckwitz (cfr. il mio intervento su questo sito). Nel terzo individualismo non si ama
più né iscriversi collettivamente a partiti né farsi rappresentare da altri delegando loro la parola: si pretende
invece di essere ascoltati e di esprimersi direttamente, illudendosi di intervenire in prima persona. Allo stesso
tempo l'individualismo del terzo tipo, cioè della pluralizzazione, significa esperire la contingenza proprio nel
cuore dell'identità di chi siamo e di come ci poniamo di fronte a ciò che siamo. 

 

Il saggio di Charim applica analisi teoriche a problemi pratici coi quali siamo quotidianamente confrontati: le
migrazioni, le trasformazioni sociali che queste suscitano, le reazioni di respingimento del populismo di

https://27esimaora.corriere.it/18_ottobre_25/fronte-filosofe-svegliare-l-opposizione-589f13f4-d824-11e8-8a41-5d7293f8c00a.shtml
https://test.doppiozero.com/materiali/la-societa-delle-singolarita


destra. Che è, al di là di chi ripete che il concetto riassume troppe cose perché lo si possa definire
chiaramente, una strategia politica per costruire un fantasma di un popolo omogeneo, non plurale; e che
funziona sulla base della costellazione amico («noi», il popolo e i leader che lo capiscono e ne interpretano la
volontà) – e nemico, dove il nemico è duplice: verso l'alto, le esecrate élites e la disprezzata casta (nella quale
si finisce per ricadere una volta al governo); verso il basso migranti, profughi, richiedenti asilo.

La filosofia di Charim avanza domande, ma propone anche risposte: affrontare la mutata realtà sociale non
affermando il proprio io o il «noi» escludente ma accettando di essere «meno io». Charim critica la pratica
dell'integrazione, che la politica non si stanca di riproporre, perché essa offre l'immagine di una società
statica che crede di poter rimanere com'è tramite l'integrazione intesa come un certo livello di adattamento
dei nuovi arrivati. E propone al suo posto la deregolazione ovvero la zona di incontro. E ci ritroviamo alla
stazione. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





