DOPPIOZERO

Tempo, essercl e cose

Ugo Morélli
8 Novembre 2018

Il rapporto col tempo e con le cose, oggi, ci vede particolarmente impegnati come umani, a usare la nostra
distinzione per alienarla. A impegnare |’ esserci per regredire allo stadio delle cose. E come se non
sopportassimo di sentireil tempo e lariflessione, e alloratendiamo a neutralizzarli in un eterno presente.
Parliamo, infatti, con orgoglio, di tempo reale e di multitasking. E come se non tollerassimo I’ indugio della
riflessione e laricercadi significato. Passiamo, infatti, da una cosa al’ altra, senza concederci, anzi evitando,
di farne esperienza. Per vivere qualsiasi cosa non riusciamo a contenere I’ impegno per cercare il nostro modo
specifico e lanostra via, ma abbiamo un ossessivo bisogno di modelli gia pronti: per gli acquisti, oltre alla
pubblicita che gia saturale scelte, ¢’ e il consulente per 1o shopping; per sposarsi ¢’ e |’ organizzatore di
matrimoni; per le lauree ¢’ e un rituale prestabilito e irrinunciabile, eccetera. L’ indicatore forse piu evidente e
il linguaggio: sono fatte le frasi per dire le cose e si riducono a un repertorio canonico che assolve daimpegni
di ricerca e rende vanala curiosita. Persino per raccontare una vacanza diciamo che abbiamo “fatto” una
certa destinazione. E diffusal’ angoscia del tempo disponibile e lavita degli adulti e dei bambini deve essere
organizzataa punto che uno spazio per giocare o pensare & fonte di ansia e disorientamento. E come se
invidiassimo le cose, che non vivono ladistanzatral’ essere e |’ accorgersi di esserci e ci impegnassimo a
tornare a quando come specie eravamo pre-simbolici, impegnati soltanto in comportamenti immediati e
pratici, come un’aringa, 0 ancor di pit come un apriscatole, enti che coincidono con se stessi e non vivono la
mancanza che latensione a cercare significati porta necessariamente con sé.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tempo-esserci-e-cose
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

Emil Nolde, Paradise Lost.

Nel mito, possiamo immaginare che Adamo ed Eva, primadi accorgersi e sentireil desiderio dellamela,
fossero in quella condizione alla quale noi oggi sembreremmo tendere. Ci siamo a un certo punto, accorti di
noi, di esserci, perché abbiamo sentito desiderio e mancanza: perché cio sia accaduto e accada, perché

I’ esserci prenda consistenza e si faccia sentire, € necessaria una presa di distanza dall’ essere e quella presa di
distanza comportal’ elaborazione di una mancanza. Se ci accorgiamo di noi nellatrasformazione dal silenzio,
dal vuoto coincidente, al riconoscimento e alla conoscenza, sembriamo oggi impegnati a non volere vivereiil
dolore di quel vuoto e aregredire a una saturazione, preferendo I horror pleni all’ horror vacui.

A guidarci in unafine e per molti aspetti inquietante analisi tra uomini e cose € Felice Cimatti in un testo di
particolare originalita, Cose, Bollati Boringhieri, Torino 2018. Da quel testo ho tratto il riferimento
all’aringa. Cimatti, infatti, mette in tensione I’ essere, I’ esserci e |’ aringa (ma le cose tutte in un’ accezione
estesa, considerando cose anche noi) e avvalendosi di una serrata criticadel pensiero di Heldegger, scrive:

“L’esserci, |’ essere umano, per un verso é un ente come tutti gli altri; infatti € una entita materiale, ad
esempio pesa, cosi come la sua massa corporea, quando intercettail movimento dellaluce, ‘ produce’
un’ombra. Allo stesso tempo, pero (ein questo avverbio ¢’ € tutta la metafisica), |’ esserci non € proprio una
cosa come qualungue altra, come un carburatore o un’ aringa: «onticamente, € caratterizzato piuttosto dal
fatto che, per questo ente, nel suo essere, ne va di questo essere stesso»” (citazione da Essere e tempo, di
Heidegger). “Prendiamo il caso di un’aringa’, continua Cimatti, “che vive la sua umida maintensavitain un
banco di migliaiadi suoi simili nell’ Atlantico settentrionale. L’ aringa € un ente che attraversai rischi di ogni
ente, ad esempio essere pescata e finire in unalattina di alluminio, e poi, dopo piu 0 meno travagliate
vicende, muore, cioe smette di essere quell’ ente che era stata fino a quel momento. L’ «esserci», diversamente
dall’ aringa, e da qualungue altro ente, € qualcuno che non semplicemente vive, ma fa qualcosa della sua vita.



L’ esserci puo essere onesto, oppure disonesto, appassionato dell’ arte fiamminga, tifoso di una squadra di
cricket, sincero o infido, monogamo o libertino, e cosi via. Ognuna di queste possibilita non e inscritta

nell’ esserci, come invece succede al’ aringa, la cui vita é tutta nel suo destino biologico di pesce; ogni esserci
si sceglie, ossia sceglie lavitache puo vivere. In questo senso I’ esserci e qualcosa di diverso da qualunque

atro ente” (p. 49).



—
=
=
L
(]
ot
BTy
o
Rl

CE|

o

Ty

b

Felice Cimatti

Cose

Per una filosofia del reale

Bollati Boringhieri



Questa eccezione che siamo potrebbe persino far pensare aun “errore” nel processo evolutivo. Luciano
Floridi recentemente lo ha detto: “ Rappresentiamo una sorta di errore di programma nel codice dell’ universo,
bello maun errore” (Corriere della Sera, 25 settembre 2018). Si tratta ovviamente di un’iperbole metaforica.
Non esistono errori 0 cose riuscite bene nell’ evoluzione: I’ evoluzione € quel che & e noi siamo quel che siamo
cosi come siamo e diveniamo. Per distinguere noi dalla“cosa macchind” non umana, Floridi dice: “Le
macchine non sono in grado di gestire la semantica: cose come laverita, il significato, I’ironia, il sottinteso, il
leggere tralerighe, tutto questo e al di ladi qualunque macchinasi possa anche soltanto immaginare”.

D’ altra parte, le macchine, della semantica non hanno affatto bisogno. Siamo noi, semmai, che abbiamo
bisogno di domandarci perché stia accadendo che ci troviamo a gestire problemi che non avevamo neppure
immaginato. Nel campo della conoscenza regrediamo a solo “come si fa’, rinunciando sempre piu a
domandarci “perché le cose stanno in un certo modo” ; assistiamo a un primato crescente delle cose sulle
relazioni, — evidenziato anche da Cimatti nel primo capitolo del suo libro —, pur essendo il mondo sempre piu
relazionale e meno “cosale”; il linguaggio stenta ad essere riconosciuto come costruzione dellarealtaed e
spesso ridotto a strumento di comunicazione; alivello etico ci concentriamo sempre piu sull’ etica di chi
opera, mentre sarebbe necessario considerare I’ etica di chi riceve le azioni.

E possibile sostenere che I’ approfondita riflessione sulle cose possa servire, in fondo, a ridimensionarci, pur
salvaguardando la nostra distinzione; puo aiutarci a decentrarci per disporci non distruttivamente verso le
cose e verso I’ universo e orientare la nostra capacita narrativa verso il sistemavivente di cui slamo parte e
non verso la centratura su noi stessi.

Si tratta, con ogni probabilita, di rivedere il modo in cui abbiamo interpretato la nostra distinzione,
traducendolain una presunzione di superiorita.

I momento in cui ci slamo trovati € forse anche quello in cui ¢i siamo perduti. Una volta che abbiamo avuto
accesso alla conoscenza di noi stessi e che abbiamo avuto consapevolezza del mondo. Una volta presi

dall’ attrazione e dall’ inquietudine della conoscenza non ne siamo piu usciti. L’ avvento del pensiero
simbolico e del linguaggio verbale che ci haresi |a specie che non solo samasadi sapere, ha messo in moto
molti deliri, trai quali quello di dominareil tempo e di vincerlo hareso e rende faustianamente infausta la
nostra vita. Essere tempestivi, decidere senza incertezza, essere smultanei o, come si dice un po’
ridicolmente oggi, multitasking, sarebbe diventato il nostro mantra, soprattutto nell’ epoca attuale, in cui il
possibile immaginabile e presunto accessibile travalical’ effettivo senza tregua e respiro. Tempismo e
simultaneita percepiti, infatti, creano gap sempre piu profondi nei nostri vissuti e in quei gap rischiamo di
affogare in un mare di stress. Ossessionati dall’ efficientismo, facciamo del tempo una continua arena di
misura, sezionandolo e associandolo alle prestazioni competitive.

Perché noi esseri umani, da quando abbiamo consapevolezza di noi stessi, abbiamo creato e continuiamo a
creare déi di diversaforma e caratteristiche. Il dio attuale € quello della misura efficientista. || tempo fugge e
ci sfugge, siamo finiti e allo stesso tempo capaci di concepirci infiniti, e allora ci consegniamo alla
simultaneitd, al tempo reale che dovrebbe contenere I’ infinito e al delirio di poter dominare I’ incertezza ed
essere eterni.



Daniel H. Pink

WHEN

THE SCIENTIFIC
SECRETS OF
PERFECT TIMING

NEW YORK TIMES-bestselling author of
DRIVE and TO SELL IS HUMAN




Tutto il libro di Daniel H. Pink, When, Feltrinelli, Milano 2018, ruota intorno alla questione della
individuazione del tempo del giorno in cui siamo piu efficienti. Gli stuoli di ricerche citate nel testo
presentano unalunga serie di misure per mostrare le condizioni di tempismo piu efficienti nell’ arco delle
ventiquattro ore. In sostanza la questione € come fare a essere automi efficienti, a diventare cose che
funzionano a meglio delleloro prestazioni. Mentre si dipanano le verifiche sperimentali raccontate,
controluce si presenta una regressione a selezionare i comportamenti capaci delle migliori performance
nell’ uso del tempo, nel corso del giorno. Per certi aspetti nulladi nuovo: il taylorismo, nellavisione e nelle
aspettative del suo fondatore, I'ingegnere F. W. Taylor, si era posto il fondamentale problema della
discrezionalita e della distinzione creativa umane, identificandole come fattori di disturbo dellafunzionalita
ottimale del processo di produzione. Certo, oggi, sembra essere di fronte ad una estensione del taylorismo,
altro chelasuacrisi, dallafabbrica e dai luoghi di lavoro alla societa. La miticalottatra kronos e kair 0s,
nellatradizione ellenistica, non ha piu ragion d’ essere dal momento che kronos divental’ unica misura non
solo del tempo ma anche dell’ esserci.

Mentre le analisi contenute nel libro sembrerebbero orientate alaricerca delle condizioni per scegliereil
momento giusto per fare le cose, di fatto ne emerge un paradigma dei modi di vivere ed essere, con una
centratura dominante sull’ efficienza, o meglio sull’ efficientismo. L’ideadi base & che il tempismo é tutto
nellavita e per questo e necessario sapereil pit possibile come fare a perseguirlo. Non e solo un problema di
non perdere tempo, madi usare il tempo in base a un principio di immediata produttivita efficiente. Lavitae
presentata come un flusso incessante di decisioni per le quali il “quando” é cruciae, élamisura, eil criterio.
Il libro esamina, allora: “Oltre settecento ricerche nel settori della psicologia, biologia ed economia per
scoprire la scienza del tempismo. Le nostre capacita cognitive non rimangono allo stesso livello nel corso
dellagiornata: siamo piu intelligenti, piu veloci, pit spenti, pit lenti, pitu 0 meno creativi in alcune parti del
giorno rispetto ad altre. Perché e piu probabile commettere errori nel pomeriggio? Pause pranzo, sonnellini e
passeggiate possono renderci piu efficienti? E ancora, qual €il momento migliore per fare esercizio? Esiste
un rimedio allainevitabile crisi di mezza eta?’.

Unanota di saggezza, tuttavia, sembra giungere nelle pagine conclusive del libro. Dopo aver riconosciuto che
guando proviamo meravigliail tempo rallenta, s espande, ci sembradi averne di piu e quella sensazione
migliorail nostro benessere, |’ autore scrive:

“Presi insieme, tutti questi studi suggeriscono che il percorso verso unavitariccadi significato non consista
tanto nel ‘vivere nel qui e ora’ come consigliano tanti guru spirituali. Consiste invece nell’ integrare le nostre
prospettive nel corso del tempo in un insieme coerente, che ci aiuti acomprendere chi siamo e perché siamo
qui” (p. 180).

All’incalzante progressione dei contenuti del libro di Pink fa da contraltare un contributo ironico e
compassato di Svend Brinkmann, Contro il self help. Come resistere alla mania di migliorarsi, Raffaello
Cortina Editore, Milano 2018. Il punto di partenza e lo stesso e riguarda la progressiva e costante
accelerazione del ritmo della nostra vita. Brinkmann sottopone a critical’ ossessione diffusa di stare al passo
dei ritmi incessanti della quotidianita. Abbiamo organizzato le nostre vite all’ insegna della rincorsa del
successo ad ogni costo e per questo viviamo in un perenne movimento e adattamento. Si tratta

dell’ esasperazione di una caratteristica di homo sapiens che trasformando il mondo in cose a sua disposizione
tende areificare se stesso, a trasformare, regredendo, anche se stesso in cosa, spezzettando la propria
esperienza e riducendola funzione ed uso. 1l bisogno di essere riconosciuti si trasformain urgenza di successo
e, come aveva intuito Andy Wharol nella sua arcinota affermazione, ognuno cerca di essere famoso per
almeno un quarto d’ ora. L’ essere oggetto dell’ uomo non é qualcosa che stia dentro I’ uomo, ma e I’ uomo che



trasforma se stesso in oggetto. | livelli di stress, depressione e infelicita, che derivano da questo stato di cose,
sono sotto gli occhi di tutti. Interessante e |’ espressione “ stato di cose”, per noi esseri umani che siamo in
guanto diveniamo e non siamo cose né esseri che coincidono con se stessi; per noi che siamo, quindi, “esserci
in movimento”. 1l fatto e che, nonostante il nostro impegno, € per noi impossibile ridurci effettivamente a
uno stato di cose e da questo derivalanostra alienazione lanostrafaticadi vivere, il nostro stress e la nostra
depressione. La stessa crisi del legame sociale é evidentemente connessa alle interazioni opportunistiche che
dominano la scena sociale. In un clima generale siffatto diventa difficile resistere allamania dello sviluppo di
seé basato sull’ esasperazione del successo. Brinkmann prende in considerazione in particolare la perversione
del cosiddetto self-help, dell’ autoaiuto. In discussione vanno tutte le molteplici forme di life-coaching, di
“pensiero positivo”, di consulenze per |’ autoaffermazione che popolano la nostra esperienza con un’ aura di
normalita e necessita.



Svend Brinkmann

¥ T .:-;:,_“_ . . z—.;,, “ i

o

4 Come resistere

b alla mania di migliorarsi

'- 5 I'n.

T Fa T L = g—



Gli oggetti che popolano le nostre vie, dungue, sono divenuti capaci di penetrare in noi a punto di fare di noi
stessi degli oggetti? Le relazioni e le culture prendono forma attraverso gli oggetti e il mondo delle cose che
ci circondano?

Il diventar umano del vivente passa, tral’ altro, attraverso il riconoscimento degli oggetti. Nel gioco tra
I"interno e |’ intorno gli oggetti fanno da mediatori. Non rimangono, Spesso, neppure intorno ma entrano
dentro, come accade con le protesi, e quella continuatransizione, tral’ inventarli, il crearli e usarli fadegli
0ggetti, in una singolare misura, una parte di noi. Nella elaborazione della distinzione, tra simbolizzazione e
presadi distanza, s pone una questione di significati, di attribuzione di senso. Prima ancora, forse, tutto
iniziadal movimento, dal sistema senso-motorio che incorporagli oggetti che noi stessi creiamo nel nostro
schema corporeo: Paul Schilder, allievo di Freud, nel 1923 parlava di Korperschema (schema corporeo).
Come scrive Jean-Pierre Warnier nel saggio sulla soggettivazione in un mondo di materialita contenuto nel
volume curato da Luca Ciabarri, Cultura materiale. Oggetti, immaginari, desideri in viaggio tra mondi,
Raffaello Cortina Editore, Milano 2018, se Marcel Mauss avesse potuto conoscere lates di Schilder avrebbe
trovato la risposta alla domanda su come facesse un uomo kabilo a scendere rapidamente da un ripido pendio
senza perdere le sue pantofole. Scrive Warnier: “ Questo infatti accade perché e pantofole sono incorporate
nelle sue abitudini motorie attraverso un lungo apprendistato. Esse appartengono di fatto al suo
Korperschema. Egli € un uomo-con-pantofole. Mauss avrebbe cosi compreso che ‘il corpo’ acui egli era cosi
interessato non € la somma anatomo-fisiologica di tutti gli organi umani, € piuttosto una sintesi dinamicadi
motricita-sensoriale all’interno di una data materialita’ (p. 309). La soggettivazione avviene in un gioco
circolare e paradossale nel quale I’ inventore degli oggetti € a sua voltainventato dalle proprie invenzioni.

Fino alla personificazione di quanto inventato. Per cui hon solo siamo parte del sistemavivente mala
distinzione fra“naturale” e “artificiale”, cioe fatto ad arte danoi stessi, sfuma e |’ una dimensione sconfina
nell’ atraein noi, contenendoci e costituendoci. Tutto ¢io non avviene nel rapporto tra un individuo solo e un
oggetto. Nelle molteplici articolazioni delle relazioni intersoggettive, da cui emergono orientamenti e
costrutti che compongono una cultura, tra approssimazioni, comprensioni, malintesi e cooperazione
interpretativa, noi esseri umani sembriamo danzare intorno agli oggetti che creiamo, i quali c¢i trascendono e
Ci sopravvivono e si lasciano incorporare: mentre noi li usiamo, gli oggetti sembrano usarci per perpetuare la
loro presenza e laloro generazione di significati. Gli oggetti sono intermediari nella nostraintersoggettivita
cogtitutiva e ci aiutano aregolarci nelle relazioni con gli atri. Sono sodali della nostra domanda cosi come la
formula Philip Roth in Pastorale americana: “Eppure, come dobbiamo regolarci con questa storia, questa
storia cosi importante, la storia degli altri, che si rivelaprivadel significato che secondo noi dovrebbe avere e
che assume invece un significato grottesco, tanto siamo male attrezzati per discernerel’intimo lavorio e gli
scopi invisibili degli atri? (...) Rimaneil fatto che, in ogni modo, capire bene la gente non é vivere. Vivere e
capirlamale, capirlamale e male e poi male e, dopo un attento riesame, ancora male. Ecco come sappiamo di
essere vivi: sbagliando”. Gli oggetti, intermediando, rassicurano, fornendo basi di significato che concorrono
acostituirci. Vi € un gioco tra soggettivismo e oggettivismo. C’ € oggetto solo per il soggetto, e viceversa.

Cosa contiene un oggetto di tuttala dimensione psichicadi un essere umano? Ogni oggetto emerge da una
proiezione e interiorizzazione in cui “I’interno” e “I’intorno” sconfinano I’ uno nell’ altro fino a con-fondersi.
L’ oggetto, infatti, finisce per contenere I’ esperienza psichica che pud essere in esso depositata. Gli esiti della
circolarita tra soggetto e oggetto possono essere di estensione ed emancipazione, o di regressione. Non
sembra possibile comprendere queste dinamiche complesse che costituiscono le culture umane e
I"individuazione psichica e collettivaricorrendo a pure e semplici spiegazioni meccanicistiche.



Ben piu complessa appare la questione se, come fa Felice Cimatti nel libro che abbiamo considerato sopra, ci
domandiamo di cosa parliamo quando parliamo di cose.

Non & secondario approfondire la differenza che si pu0 riconoscere tra cose e oggetti. Mentre le prime hanno
I"aria di giacere inerti se non attivate dalla nostra considerazione, i secondi sembrano piu vicini anoi in
guanto esito della nostra costruzione tecnica e operativa. Gli oggetti sembrano, in una certa misura, una
mediazione tranoi e le cose.

L’ oggetto € “un concentrato del mondo”, come lo defini Michel Maffesoli in una suariflessione sulla natura
morta (M. Maffesoli, Nel vuoto delle apparenze. Per un’ etica dell’ estetica, Garzanti, Milano, 1993). Trala
funzione degli oggetti ve n’e una cherisulta cruciale per lanostrariflessione e riguarda laloro collocazione
framemoria, oblio ericordo. Il processo di ritenzione e selezione che si svolge aquel livello €in buona
misura possibile grazie agli oggetti.

Nel saggi contenuti nel libro di Ciabarri emerge un articolato mosaico del quale ogni tessera evidenzia un
differente e significativo incidere degli oggetti nella costruzione dellarealta, delle relazioni sociali, delle
identita culturali e delle caratteristiche individuali.

Considerando la storia del nostro rapporto con gli oggetti e le cose nella sua introduzione, Ciabarri, ne
riepilogal’ evoluzione, ne ribadisce la sua centralita al’ interno dell’ antropologia sin dalle analisi dei suoi
padri fondatori nella seconda meta dell’ Ottocento e di come sia progressivamente mutato |’ atteggiamento
verso il ruolo sociale degli oggetti grazie proprio alleriflessioni di antropologi, tra cui quelle di Mary
Douglas e Baron Isherwood, di Daniel Miller, di Arjun Appadural e Pierre Bourdieu, ma anche di studiosi
della societadei consumi, a partire da Jean Baudrillard che giain Il sistema degli oggetti, Bompiani, Milano,
2003 (lacui prima edizione era del 1968) ha mostrato come gli oggetti siano tutt’ altro che inerti, anzi agenti
piuttosto attivi ed elogquenti, come si afferma da tempo anche negli universi dellafinzione, mettendo in
evidenzale relazioni privilegiate che stabiliamo con essi.

Strana vicendalanostra, quella di esseri che sollevano e cose da dove se ne starebbero appiattate dando loro
significato; esseri costruttori di oggetti a cui ci affezioniamo e da cui traiamo memoria e senso della vita, di
noi stessi e degli altri, al punto, sembrerebbe, che quando gli oggetti divengono miti nel processo di consumo
che ci pervade, € come se fossimo daloro assorbiti fino aidentificarci con essi. Trasformiamo cose in oggetti
che, danoi mitizzati in processi di consumo e in un vissuto dello stesso tempo di vita come se fosse un
oggetto di consumo, alienano la nostra esperienza assorbendoci a punto daindurci nellatentazione di
neutralizzarci in cose.



..._. ; = .r....r - -
SRR A=
W

K. Frohsin, Cokework.



L’analisi della presenza e diffusione della Coca Cola nella DDR, non tanto e solo della bibita, quanto
dell’ oggetto ssimbolo, in uno dei saggi contenuti nel libro curato da Ciabarri, e capace di evidenziare con
particolare intensita quello che un oggetto puod essere, istituendo un’ ambiguita che puo divenire
trasformatrice di un intero sistema.

Del resto € opportuno domandarsi se si possa emendare il nostro linguaggio dalla sua caratteristica costitutiva
di creare metafore delle cose? Non si puo, perché noi sentiamo e sappiamo di esserci, noi ele cose. A
differenzadegli altri animali: “L’ape voladi fiorein fiore”, scrive Cimatti, ma dal suo punto di vistal’ ape si
trova sempre e soltanto in un unico evento motorio-percettivo, trascinata dal profumo del nettare e dai colori
dei fiori: quando si posasu un fiore € solo dal punto di vista umano che possiamo dire che si € posata su un
0ggetto, per poi prendereil volo verso un altro oggetto. Per |’ ape si tratta di un evento continuo, a culi
partecipa esattamente allo stesso titolo del vento, del profumo, del sapore e del colore. C' € I’ evento ape-
profumo-vento-zucchero-colore e cosi via, non: |’ ape eil fiore, il soggetto ape e |’ oggetto fiore” (pp. 50-51).

E stato Samuel Beckett, come ¢i ricorda efficacemente Cimatti, a cercare di “cosificare laparold’, a
disambiguarla volendola svuotare dall’ interno. Secondo Cimatti il problema di Beckett non e tanto
I’incomunicabilita, quanto come esaurire il linguaggio. “1l problema e la cosade corpo, cheil fatto del
linguaggio rende irraggiungibile. || punto non e quello che le parole non dicono, a contrario, é arrivare a
punto di non aver piu bisogno delle parole; | ¢’ elavitaindicibile del corpo, li c'elaCosa...” (p. 95). Una
originale associazione € quella che Cimatti fa con Cézanne. Criticando I’ingenuita di chi vuol far parlare
direttamente le cose, senza accorgersi che in questo modo semplicemente confonde la propria voce con
guella (presunta) del mondo, Cézanne € messo in scenacon il suo proposito di “rendere I'immagine che
vediamo, dimenticando tutto cio che e apparso primadi noi”. “ Cézanne puod permettersi la sua assoluta
fedelta alle cose proprio perché non dimenticamai di essere lui stesso cosa, e di essereil corpo che éli di
fronte a Mont Sainte-Victoire...” (p.137).

Quali evenienze siano occorse per giungere a cercare di neutralizzare lo spazio e ladistinzione tranoi ele
cose del mondo, fino ad agire per essere noi stess regrediti a“cosa’, certo non nellaricerca ossessivadi chi
come |’ artista Cézanne sfida |’ esserci per motivazioni poetiche ed estetiche, madi chi oggi — la maggior parte
di noi —vive con |’ ossessione di neutralizzare il tempo e lariflessione, di censurare |’ accorgersi fermandosi a
guardare e considerare, non e facile da verificare e spiegare. Certo € chei dispositivi dellavitaquotidianaele
forme di vita ordinarie sembrano caratterizzate da obiettivi piu 0 meno consapevoli di neutralizzazione del
riflettere e del sentire, del legame e dellaricercadi significato, con esiti di indifferenza.

Quella particolare formadi illusione, il “parer vivo”, che ha caratterizzato soprattutto la prospettiva, poteva
essere letta secondo I’ individuazione dei tre principi antropologici definiti da Carlo Severi in quel libro di
particolare rilevanza analitica che e L’ oggetto persona. Rito, memoria, immagine, Einaudi, Torino 2018. Le
immagini degli oggetti e, in particolare delle opere d' arte, secondo Severi, possono essere ricondotte atre
principi antropologici di intellegibilita “lo studio delle operazioni mentali coinvolte nella rappresentazione
iconicae nei process di ‘costituzione della soggettivital che queste operazioni presuppongono; la definizione
di un loro specifico universo del discorso e, infine, la creazione di serie iconografiche che costituiscono,
secondo laformula di Claude L évi-Strauss, soluzioni visive a atrettanti problemi logici” (Severi, p. 271).

Lapervasivita delle cose, ma soprattutto |’ invasivita dellaloro dimensione virtuale, trasformano il nostro
rapporto con il tempo e le cose stesse. Queste ultime in un primo momento, con la societa dei consumi,
avevano assunto unaforza emozionale, perfino erotica, che I’ universo degli oggetti possedeva e trasmetteva
agli esseri umani, come aveva narrato Perec, in Le cose, Einaudi, Torino 2011. Le cose non sembrano stare
pili cosi. E ladistanza che sembrain crisi. Se Italo Calvino poteva sostenere che noi umani siamo distinti da
unaformadi creativita contro |le stesse regole che larendono possibile e siamo capaci di “inventareil
labirinto da cui trovare |’ uscita’; se George Perec sostiene una creativita secondo le regole — ogni
combinatoriaristretta permette combinazioni illimitate —, € necessario riflettere sul destino della nostra



capacitadi diredi no edi generarel’inedito nel contesto cambiato profondamente in cui viviamo. Lo stesso
Perec si schiera contro la creativita ridotta a comunione mistica ed estetica dell’ estasi, dove tutto € permesso
e niente e possibile (G. Perec, La cosa, (1967), con notadi lettura di Paolo Fabbri, EDB, Bologna 2018).

Se tutto € permesso e niente € possibile vale la pena chiedersi perché siamo impegnati a neutralizzare

I’ esserci? E come se fossimo impegnati a diventare cose, rischiando di riuscirci, ma senza poterci di fatto
riuscire, in quanto essere dotati di pensiero e comportamenti ssimbolici. E qui stala nostrafaticadi vivere
oggi, alaricercadi unarassicurazione e di unadifesadall’ ansiadi mancanza e dallafatica di pensare, da
ogni apprensione, la cui elaborazione richiederebbe una rassicurazione che questo tempo non sembrain
grado di offrire.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Georges Perec

LA COSA

NOTA DI LETTURA DI
PAOLO FABBRI



