DOPPIOZERO

M etafisica del populismo

Rocco Ronchi
12 Novembre 2018

Liquidareil populismo come mero non-pensiero, ripetendo il ritornello della“pancia’ contrapposta alla
“ragione critica’, non solo ne sottoval uta la potenza, maimpedisce all'antifascismo di dotarsi delle armi
necessarie per combatterlo. L'antifascismo della“sinistra’ é vittima della perversaillusione che attribuisce a
suo avversario. Fare della semplificazione demagogicala chiave di volta del successo del populismo su scala
planetaria non & forse una semplificazione altrettanto grave di quella che vorrebbe denunciare? Latesi della
semplificazione & unatesi “comoda’ che, semplificando, esoneradallo sforzo dell'analisi. Le conseguenze
sono gravi. Gianegli anni Trentadel secolo scorso, filosofi come Ernst Bloch o Georges Bataille gridavano
(nel deserto) che non si sarebbe andati molto lontani limitandos a stigmatizzare I'irrazionalismo
dell'avversario nazionalsocialista. 11 fascismo non era mera ciarlataneria da fiera, anche se come imbonitori si
presentavano i suoi afieri agli occhi dell’ élite intellettual e europea (a un Benedetto Croce, ad esempio). |l
fascismo era una metafisica; il fascismo apparteneva alla storia dello spirito europeo. Se si voleva essere
veramente antifascisti, si doveva allora comprenderne la matrice “teorica’ della sua potenza di fatto. Lo
stesso, credo, si deveripetere oggi di fronte all'affermarsi di qualcosa che e certamente diverso dal fascismo
storico, ma che appartiene alla stessa “famiglia’.

Laquestione €, dunque, la metafisica del populismo. La domanda concerneil suo fondamento teorico. La
risposta non la s ritrovera ovviamente nelle dichiarazioni dei suoi esponenti. E il segno dellavitalitadi una
praticail potersene infischiare delle sue premesse teoriche. Quando e cose funzionano lariflessione & tempo
perso. Possiamo allora chiedere aiuto al metodo psicoanalitico. Per risalire ala causa di un fenomeno
psichico estremamente complesso Freud prendeva le mosse dall'apparentemente irrilevante (un lapsus, un
sogno, un atto mancato...). Nel caso che ci interessa un buon punto di partenza € la tendenza populistaafare
proprie le piu sgangherate rivendicazioni anti-scientifiche, dal negazionismo sul clima alla polemica sui
vaccini. Lacritica della casta, la contestazione del livello istituzionale della politica, I'antiparlamentarismo,
che costituiscono il cuore del populismo politico, si prolungano in una insofferenza generalizzata per il
sapere e per i suoi detentori: nellaretorica populista, nient'altro che ottusi esecutori di un potere tanto
invisibile quanto odioso (i “professoroni”). Chiedersi perché questo avvenga mi pare alora una buona
domanda. Permette di fare chiarezza sull'idea di liberta che il populismo fa propria e che promuove
incessantemente, guadagnando, grazie ad essa, un crescente consenso presso masse che, a differenzadi
guanto si vorrebbe credere, sono altamente alfabetizzate e assai poco masse (certo, sarebbe tutto piu semplice
se s potesse rubricare il fenomeno populista nella categoria astorica della eterna “ignoranza delle plebi”...).

Il populismo s radica nel terreno della moderna metafisicadellaliberta. La liberta € una sua parola d'ordine.
Essarisuona nel suo appello ala sovranita e all'autonomia (“padroni in casa proprial”). Da questo punto di
vista & fenomeno squisitamente “moderno”. La modernita e stata segnata in modo inequivocabile dalla
rivendicazione della autonomia del soggetto contro |'eteronomia (la verita di fede, la veritadogmatica). Lo
abbiamo appreso sui banchi di scuola: lacriticadel principio di autorita e lacifradacui s riconosce la
modernita nel suo insieme. Kant ha portato ad espressione nel modo pit sublime lo spirito della modernita


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/metafisica-del-populismo
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi

nel celebre incipit del suo articolo del 1784 sull'illuminismo: “L'illuminismo e I'uscita dell'uomo dallo stato
di minorita che egli deve imputare a stesso”. Fa uno strano effetto citare questa immortale proposizione
kantianain sede di analisi di un fenomeno dalle tinte ferocemente anti-illuministe, eppure il populismo, nella
suaradice metafisica, € un modo di corrispondere all'appello moderno a diventare soggetti autonomi, a
“liberars’” dai vincoli che impediscono di lasciare il fondo della platonica caverna, ad “insorgere”, infine,
contro |'autorita. Questo particolare modo della soggettivizzazione € stato ben mappato dalla metafisica
classica. L'anarca populista, perché cosi andra chiamato, ha, insomma, un illustre pedigree fil osofico.

Fin dalla sua fondazione cartesiana, |'autonomia del soggetto ha avuto due sensi. In primaistanza ha avuto il
senso dellarivendicazione dellaliberta dell'intelletto giudicante. Laliberta per cui ci si batte e per cui si €
pronti anche amorire € laliberta della scienza. La liberta rivendicata da Kant nell'articolo sull'illuminismo
consiste infatti nell'uso pubblico della ragione. Per difenderla e per promuoverla presso sovrani “illuminati”,
Kant pratical'under statement e la battezza “la piu inoffensiva di tutte le libertd”. Essa s risolve nel “fare
pubblico uso della propriaragione in tutti i campi... intendo I'uso che uno ne fa come studioso davanti a
pubblico dei lettori”. Laliberta dell'intelletto giudicante €, insomma, la liberta scientifica dello studioso, la
libertadi chi parlarivolgendosi alla comunita scientifica accettando la sua autorita “razional€”. Questo primo
senso dellaliberta dei moderni € un senso invero molto antico. Essere liberi per gli antichi significava
lasciarsi educare dal vero, esporsi alasualuce, “indiarsi” nella verita oggettiva. Non di altro parlail
celeberrimo mito platonico della caverna. Bisogna “rialzarsi” e procedere in direzione del sole splendente
anche se gli occhi fanno male. Per i moderni cartesiani essere liberi significa, dopotutto, “onesta
intellettuale”. A ben considerarla, I'onesta non € altro che un rinnovato esercizio di sottomissione, non pero
al'irrazionalita del dogma, bensi allaluce della evidenza. Si “deve” acconsentire a vero che l'intelletto ci
mostra, anche se quel vero non ci piace e contraddice lafede... Laliberta che cosi assaporiamo e percio una
liberta che prescinde dalle differenze individuali, dalle passioni degli “ego” in essaimplicati; € unaliberta
astratta, impersonale, unaliberta frigida, come lo sarala maesta della Legge alaquale “ deve’ sottomettersi,
che gli piaccia 0 meno, ogni potere esecutivo in uno stato costituzionale. Nel suo primo senso laliberta
cartesiana e, quindi, liberta dal dogma ed e liberta per la verita, cioe per la necessita riconosciuta come
necessita (2 + 2 = 4, ci piaccia o meno).



Lalibertadei moderni ha pero anche un altro senso che la differenzia da quella degli antichi. Essa e anche,
nello stesso tempo, e, forse, aun livello piu profondo della liberta dell'intelletto, liberta del volere. Di questa
liberta non c'eratraccia negli antichi per i quali il volere eraguidato all'intelletto, al punto tale che per un
Platone erainconcepibile che chi vedesse intellettualmente il bene potesse poi praticamente agire male. Per
Cartesio, invece, le cose non stanno affatto cosi. || consenso a vero oggettivo, in cui s risolve I'attivita
dell'intelletto che giudica, presuppone la possibilita (chei filosofi direbbero “trascendentale”) del rifiuto. Per
lui, come per tutta latradizione filosofica, il giudizio (2 + 2=4) e si il luogo dellaverita, vale adireil luogo
incui il vero é riconosciuto come tale, mail giudizio non e unafacolta dell'intelletto: il giudizio & unafacolta
dellavolonta. La potenza di acconsentire o rifiutare appartiene insomma a quella parte dell'anima che &
estranea a dominio dell'intelletto, la parte “ peggiore”, secondo il Platone della Repubblica, |a parte
passionale, quellachei “poeti” sanno sedurre. E questa parte dell'anima non € affatto una parte, perché la
facoltadel volere, che s pone a cuore dell'uomo, & da Cartesio ritenuta infinita, a differenza della facolta
dell'intelletto che & ovviamente finita. A causadi questa differenzatrale due facolta puo darsi aloral'errore
(2 +2=5). Anzi I'errore non puo non darsi perché la sua presenza testimonia della liberta infinita del
soggetto come soggetto del volere. L'errore eil garante dellaliberta. E laliberta cui qui si famenzione non €
lafrigida liberta dell'intelletto, ma & unaliberta concretissima, € unalibertaindividuata, € laliberta dell'ego
che io sono e che, errando, da prova della sua sovranita.

Lates veramente stupefacente di questo Cartesio € che cio che fonda la possibilita dell'errore, vale a dire
I'eccedenza della volonta sull'intelletto, € anche quanto eguaglia I'uomo a Dio. Non é infatti I'intelletto che
puo eguagliarli. Finito nell'uomo, é infinito in Dio. Solo lavolontainfinita s diceinvece, secondo Cartesio,
univocamente dell'uno e dell'altro. Cartesio era unaipercristiano. Credeva talmente nell'onnipotenza del
creatore da non tollerare nessuna limitazione alla sua liberta, nemmeno quella che lo vincolava al rispetto



delle cosiddette “verita di ragione”. Se Dio lo avesse voluto 2 + 2 avrebbe potuto fare tranquillamente anche
5 e una montagna avrebbe potuto esistere senzalavalle. Essendo lafonte di ogni verita, Dioneeal di qua, in
una condizione di sovranita assoluta. In questa prospettival'errore umano prende allora un altro aspetto. Se
per i classici del razionalismo eracio che si doveva emendare come perversione della verita, diventaora
la similutudine, ma meglio sarebbe dire la caricatura dell'onnipotenza divina. La scorrettezza diviene cosi
segno della trascendenza della condizione umana. Questa strada delirante non e certamente battuta dal buon
Cartesio. Egli I'haresa tuttavia praticabile con la sua concezione dellalibertainfinita del volere e lo hafatto
proprio mentre con il suo cogito emancipava definitivamente |'intelletto da ogni vincolo trascendente
inaugurando |a stagione dell'illuminismo europeo. Spettera ad altri maestri della nostra modernita percorrerla
fino in fondo. Essi ne faranno la bandiera di unaliberazione integrale e definitiva dell'uomo: laliberazione
dell'esistenza dall'obbligo nei confronti della verita.

Lapiu completa espressione di questaliberta“ esistenziale”, direi quasi il suo manifesto, si trovanelle
Memorie del sottosuolo di Dostoevskij (1864). Seil populismo dovesse assegnarsi un padre nobile € allo
scrittore russo, inteso come autore di quel formidabile racconto, che dovrebbe guardare (e, insieme alui, a
Max Stirner, lacui grande operaL'Unico e la sua proprieta e di venti anni precedente). || protagonistadelle
Memorie — un uomo meschino, segnato dallaimpotenza e dal livore verso il mondo che non lo riconosce —
affermainfatti il suo diritto assoluto aribellarsi allaveritarazionale, rivendicail suo diritto assoluto all'errore
come errore. Nell'errore come errore fissa tutta la sua liberta sovrana. Non vuole, dice (o meglio, biascicatra
sé e sé), inginocchiarsi di fronte al muro della evidenza che ipnotizzai filosofi razionalisti. “Due pit due fa
quattro, questa &€ matematica. Provatevi un po’ areplicare(...) Voi siete obbligati ad accettarla cosi com’e, e
percio dovete accettare anche tutti i corollari. Un muro, quindi, € un muro... eccetera. Signore Iddio, maame
che importa delle leggi di natura e dell’ aritmetica se poi, chissa perché, queste leggi e questo due piu due
quattro non mi piacciono? S intende che non cerchero di abbattere quel muro atestate se non avro davvero la
forza di abbatterlo, manon mi concilierd con soltanto perché mi trovo davanti un muro di pietraele mie
forze non sono sufficienti”. Caterve di filosofi, poeti e |etterati novecenteschi sono caduti in estasi di fronte a
guesta dichiarazione scorgendovi il culmine del processo di liberazione del singolo dall'ultimaformadi
autorita rimasta dopo lamorte di Dio, quasi essa fosse la perfezione del dettato illuminista. E con loro, non
pochi movimenti “progressisti” hanno scommesso su questaideadi liberta. In effetti laliberta esistenziale
reclamata dall'uomo del sottosuolo € laliberta dellavolontainfinitadal giogo della verita necessaria.

Egli infatti rivendicaasélaproprietadi Dio di creare laverita: ne vuole essere la scimmia (le fake news sono
lacaricaturadellaveritacreata...). 1| suo omologo Max Stirner non edificavaforseil proprio anarchismo
sull'ipotesi cheil “singolo”, cioeil dostoevskiano uomo del sottosuolo, potesse essere causa di sé come
causa di sé erail Dio della metafisica tradizionale? Troviamo qui, riferito pero all’ uomo, il senso dellaliberta
assolutadi Dio, cioé lates cartesiana della verita creata. Dio, sostenevano i teologi che piacevano a quel
Cartesio ipercristiano, non vuole il bene, perché se cosi fosse sarebbe sottomesso ad una legge trascendente,
mail bene é cio che vuole Dio per il semplice fatto che lo vuole. Se si cambia soggetto e s mette l'io a posto
di Dio, ecco che appare il volto poco gradevole dell'uomo del sottosuolo. E il volto dell'anarca, il volto del
ribelle o, come meglio sarebbe dire, dell'insorto. Un volto luminoso, quando ad aureolarlo eralaluce della
verita per la quale testimoniava con la suaribellione, ma che adesso si presenta con un tratto perverso, perché
la sua causa € la non-verita, il sonno dellaragione. Se infatti lalibertarazionale eralaliberta del soggetto per
laverita, laliberta esistenziale € laliberta del soggetto dalla verita, oppure € la verita posta nell’ esercizio
stesso della soggettivita assunta nella dimensione della sua piu sfrenata singolarita (il “capriccio”, il “non mi
piace che 2 + 2 =4") edelasuairriducibilitaall’ universale, unalibertaal di ladellalegge e fuori da ogni
legge, unaliberta che s risolve, in ultima analisi, nel diritto, gridato oggi a gran voce, ad essere finalmente
“cattivi”, contro il “buonismo” di chi si sottomette all'impersonalita del bene.



Ad ogni latitudine del pianeta, il populismo si € fatto paladino e portavoce degli “insorti”. Daqui il suo
successo, la sua capacita universale di fascinazione. Esso s rivolge infatti a quanto vi € di piu astratto da ogni
contesto storico, vale adire allasingolaritairriducibile (e rabbiosa) che é racchiusanel pronome “10”. Un
“10” lo silamo tutti. Un “10”, soprattutto, vogliamo esserlo tutti. Da qui trae anche origine la convergenzatra
populismo anti-istituzionale e laforma piu pura del liberalismo: |'anarco-capitalismo. Per quanto la
propaganda populista siainfarcita di retorica anticapitalista, I'anarca, il soggetto dellavolontainfinita, e
veramente il soggetto neoliberale. 11 grande teorico liberale Isaiah Berlin (che certo non puo essere ascritto
all'anarco-capitalismo) |o ha dovuto francamente riconoscere. A fondare il diritto assoluto di una
convinzione, scrive, il solo fatto di essere unamia convinzione. La sua verita o fondatezza e del tutto
inessenziale. “L'essenza dellaliberta € sempre consistita nella capacita di scegliere come si vuole scegliere e
perché cosi s vuole, (...) di schierarti per le tue convinzioni per il solo fatto che sono tue. Laveralibertaé
guesta, e senza di essanon c'eé mai liberta, di nessun genere, e nemmeno l'illusione di averla’. E ancora:
"L'essenza dellaliberta stanel diritto di opporsi di difendere le nostre convinzioni solo perché sono le nostre
convinzioni" (corsivi miei). Da qui anche I'anti-intellettualismo feroce che fa da collante ideologico a questa
santa alleanza tra populismo e individualismo proprietario. La scienza é sospetta perché sembravincolare il
volere ade principi indipendenti dal volere stesso. La scienza va benissimo come tecnica a servizio della
volonta e del suo capriccio, ma diventa sopruso insopportabile quando pretende di farsi sapere e di legiferare
sul reale (affermando, ad esempio, chei bambini “vanno” vaccinati o che le emissioni “devono” essere
ridotte).

Setae élametafisicadel populismo, bisognarettificareil giudizio chelo bolladi fascista e razzista. |l suo
fascismo non e quello gentiliano dello stato etico ma quello mussoliniano del “me ne frego”. 1l suo razzismo

non e quello codificato, ideologico €, in un certo senso, ammantato da una pretesa cornice teorica del Mein
Kampf, ma quello per cosi dire “estetico” del “non mi piacciono i negri, gli zingari, i froci ecc.”. Contro
guesto fascismo e contro questo razzismo sono pero inefficaci gli appelli allalibertarazionale, dlaterzieta
del giudizio, a tribunale dellaragione critica. La grande onda della cultura postmoderna ha contribuito a
metterne in questioni i fondamenti. Lo hafatto con le migliori intenzioni, credendo di assicurare all'umanita
un futuro di liberta, mail risultato € stato quello di dare armi teoriche al nemico. A forza di sospettare della
veritd, dellaverita non ne einfatti piu nullae adominare la scena e ormai solo il diritto assoluto dell'uomo
del sottosuolo ainsorgere contro ogni verita. Per poter essere combattuta su tutti i campi (sociale, politico,
istituzionale, giuridico, pedagogico), la battaglia antifascista deve percio ritornare sul terreno metafisico nel
quale s e generata la concezione moderna della liberta nella sua doppia versione, intellettuale ed esistenziale,
liberta per la necessita e liberta dalla necessita. Come pensare, come praticare, come sperimentare “qui e
ord’, in queste situazioni determinate, unaliberta del terzo genere, unaliberta che siafinalmente “reale” e
non immaginaria come lo e quella dell'anarca populista?

Questo articolo rielaboralalectio magistralis tenuta ad Anconain occasione del Kum! Festival il 20 Ottobre 2018 con il titolo Kum! Dal soggetto
razionale all' anarca” populista.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




