
 

Nel deserto di Dolores Prato. Intervista a Jean-
Paul Manganaro 
Elena Frontaloni
21 Novembre 2018

Nata a Roma dalla relazione tra una vedova e un avvocato che non la riconosce come figlia propria, presto
affidata dalla madre a due zii residenti nella città marchigiana di Treja (questa la grafia prediletta
dall’autrice per l’attuale “Treia”), Dolores Prato nel corso di tutta la sua lunga vita (1892-1983) si dedica
con testarda determinazione all’atto pratico della scrittura, imbastendo narrazioni sempre refrattarie ai
confini di genere (racconto, romanzo etc.), nemiche del diarismo come dello sfogo intimo e che spesso
prendono il via dalla sua esperienza biografica per fuggire immediatamente altrove: nei territori aspri,
solitari e resistenti della migliore letteratura. Il capolavoro dell’autrice, Giù la piazza non c’è nessuno, libro
di 1058 cartelle completato a circa novanta anni, è una maestosa, dirompente ricerca sui luoghi i nomi gli
oggetti le visioni di un’infanzia che inizia “sotto un tavolino” della casa degli zii cui viene affidata dopo
l’abbandono della madre e si snoda per le vie e gli angoli di Treja, le case, i profumi, i cibi, le parole della
città, attraversandone i paesaggi umani e naturali, le emarginazioni e differenze sociali ed economiche che
si fanno differenze di presente e di futuro, le ingiustizie ataviche e le antiche nobiltà. Il testo ha una vicenda
editoriale travagliata: esce per la prima volta in Italia in una versione ridotta e rimaneggiata da Natalia
Ginzburg (1980) per essere pubblicato nella sua versione integrale, secondo la volontà di Dolores Prato,
solo dopo la morte dell’autrice (1997, a cura di Giorgio Zampa, poi per Quodlibet in una nuova edizione
ampliata e corretta nel 2009 e nel 2016). Da settembre 2018 il libro è disponibile nella sua versione
integrale anche per i lettori francesi, pubblicato dall’editore Verdier col titolo Bas la place y'a personne, a
cura di Laurent Lombard e Jean-Paul Manganaro, il più raffinato traduttore di scrittori italiani in Francia.
Per questa occasione, Manganaro ha gentilmente accettato di rispondere ad alcune domande sull’autrice e
sul testo. Grazie alla sua scrittura indocile, dolente e musicale, all'attenzione vigile sulle ricchezze della
lingua scritta e parlata, al suo situarsi sempre all’opposto delle idee convenzionali e degli stereotipi,
Dolores Prato è, secondo Manganaro, un luminoso unicum nel panorama letterario del suo tempo e anche
del nostro. Per l’assenza di polveri e per la sua originalità essenziale, Giù la piazza non c'è nessuno merita
lo statuto di classico della letteratura. 

 

***

 

Lei ha tradotto in francese molti autori italiani del Novecento e oltre: Tomasi di Lampedusa, Gadda,
Pirandello, Calvino, Del Giudice, Pasolini, Mari. Che cosa l’ha attratta della voce di Dolores Prato? C’è
qualcosa che l’accomuna a quella di altri autori che ha tradotto e qualcosa che la differenzia?

 

Sì, ho tradotto 210 titoli italiani del Novecento e oltre, praticamente solo narrativa — pochissimi testi di
riflessione e ancor meno poesia, direi per incapacità di fondo. Sono arrivato a Dolores Prato più di una
ventina di anni fa, grazie a Vincenzo Consolo, che durante una conversazione citò il titolo: Giù la piazza non

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nel-deserto-di-dolores-prato-intervista-jean-paul-manganaro
https://test.doppiozero.com/nel-deserto-di-dolores-prato-intervista-jean-paul-manganaro
https://test.doppiozero.com/elena-frontaloni


c’è nessuno, accennando un po’ alla storia del libro. Fu il titolo a esaltarmi, vi sentivo qualcosa di gioioso e
di malinconico in misura uguale, sì, fu proprio il titolo a comunicarmi una sensazione di piccola follia, e, non
sapendo nulla del libro, immaginai una figura femminile alla finestra mentre constatava che “in piazza non
c’era nessuno”. C’è come una magia efficace in questo titolo, nella sua formulazione linguistica straordinaria.
Comprai subito il libro, all’epoca l’edizione mondadoriana, cominciai a leggerlo e mi sentivo trascinato da
una forza incredibile, dalla violenza fascinosa di questa voce, di questa scrittura, unica nel panorama di ciò
che conoscevo, che snodava con un atteggiamento di certezza la serie ostinata delle incertezze di ogni vita.
Qualcosa di identico mi era successo quando nel 1966 mi ritrovai sulla prima pagina della Cognizione di
Gadda — da allora ho tradotto otto titoli gaddiani —, o, prima ancora, davanti a Baudelaire o a Céline: un
furore che si innervava in un’intima dolenza poetica. Non mi sembra di aver mai pensato, leggendo Dolores
Prato, ad altri autori ai quali accomunarla, in generale rifuggo dalle attribuzioni genealogiche, quando sento
di essere davanti a una parola e a una scrittura la cui potenza crea tutt’intorno a sé come un deserto, un
isolamento luminoso. Per me, quindi, niente che l’accomuni ad altri autori, né, di conseguenza, che la
differenzi: mi sembra un unicum nel quadro complessivo della sua epoca, e direi di Gadda la stessa identica
cosa. Ciò che mi è sembrato di scorgere tra le pieghe della narrazione è una comunanza di intenzioni e di
conclusioni con Gadda riguardo alle riflessioni sulla lingua o sulle lingue parlate e scritte: le meditazioni
lungo i diversi meandri del testo su questo problema specifico possono ricordare i risultati riflessivi di I
viaggi la Morte di Gadda, ma da lontano, come un’eco comune, riconducibile probabilmente alla lettura,
nell’una e nell’altro, di Leopardi. 

 

La traduzione francese di Giù la piazza non c’è nessuno dimostra che Dolores Prato è un’autrice da
iscrivere in un orizzonte europeo. In che modo la sua scrittura può dialogare con la tradizione letteraria
francese e con il pubblico di lettori francesi di oggi?

 

Sono personalmente molto contento, direi felice, che, dopo venti anni trascorsi a cercare di convincere e
coinvolgere diversi editori d’Oltralpe, la traduzione francese possa aprire altri orizzonti geografici alla
straordinaria esperienza letteraria proposta da Dolores Prato. In questo senso, un immenso ringraziamento va
rivolto alla casa editrice Verdier e a Laurent Lombard, nonché all’editore italiano Quodlibet, che hanno reso
possibile questa pubblicazione. Per rispondere alla sua domanda, mi sembra che la riflessione vada svolta in
questi termini: pubblicare oggi un lavoro di una mole per lo meno impressionante, scritto da un’autrice ormai
scomparsa da circa quarant’anni, implica il riconoscimento che ci si trova davanti a un “classico”, in tutti i
sensi della parola, degno di apparire “alla pari” coi grandi nomi della letteratura nazionale e dunque
internazionale, con un accompagnamento critico adeguato. Nel contempo, è proprio questa condizione di
unicum irripetibile che la isola nel suo splendore e non le permette di collegarsi a tradizioni e a strutture
fondamentalmente diverse. In tal senso, potrei anche dire che da Stendhal a Balzac, da Flaubert a Proust, da
George Sand a Jean Giono, ci sia l’eventualità di un comune sentire il fatto letterario, ma questo è dovuto alle
cognizioni intime e personali delle quali si è nutrita l’autrice, non a una sua volontà specifica. E sempre in
questo senso, non c’è nemmeno la possibilità di una reperibilità nella sfera letteraria italiana, perché non ha
antecedenti — forse, appena, lo Zibaldone leopardiano —, né avrà discendenti. La struttura stessa della
narrazione impedisce qualsiasi tipo di mimesi: una lunga tiritera che si sviluppa come una favola costante,
precisa e ondulante, come i nastri che certi giocolieri cinesi fanno volteggiare in sinuosi cerchi regolari e
irregolari. Non dimentichiamo che proprio all’inizio del libro vengono evocate le “scantafavole di
Scolastica”, che i “temi” a scuola la interessano non per quello che poi racconta, ma per il modo in cui
possono cominciare a esistere, eccetera. Ecco: cominciare a esistere, il suo trauma maggiore, ripetere quindi
la costanza di questo ricominciamento e riconoscimento della vita non avuta, attraverso la scrittura, che si
dipana proprio come le numerose pagine dedicate al tessere, al cucire, al patch-work della vita, al ritornello
costante della vita. 

 





 

Dolores Prato non amava le distinzioni di genere letterario (romanzo, racconto e così via): chiamava i suoi
testi “lavori”, “libri” o ancora “narrazioni”. Quest’ultima definizione le sembra appropriata per Giù la
piazza non c’è nessuno? 

 

Assolutamente. E ci sono due motivi fondamentali che mi sembrano rendere conto della specificità di questa
connotazione. Il primo è che si sviluppa una tematica, o un filo conduttore, prettamente femminile, del
narrare — che qui parte dalla figura già evocata di Scolastica —, e del narrare favole: in questo senso
Dolores Prato somiglia allora a Sheherazade, la voce che narra, dalla mitologia greca a Perrault e a Sade, e
che si confonde e si estasia nel femminile, in esso trova la sua perfetta elaborazione e maturazione estetica e
poetica. Con Giù la piazza, viene raccontata, viene narrata la vita, nella materialità meravigliata, felice e
costante dei ritrovamenti, nell’oggettività delle “cose” minime e massime, nello stupore sempre ripetuto della
sua camera oscura, nell’insetto che si muove o non si muove, nella conoscenza progressiva e nelle sinestesie
che l’avvincono alle certezze delle sperimentazioni. Il secondo motivo è dovuto al fatto che la scrittura,
nell’ambito di questo snodarsi e annodarsi delle cose e delle riflessioni, è sempre attraversata da una potente
oralità, che è come l’aleggiare della scrittura, la tensione tra mente elaborativa e corpo senziente ed
emanante. Come il filo dei ricami. Ancora una volta, tutto è intimamente legato all’invenzione di una
struttura mobile che non somigli a nessun’altra, non lasciata al caso, ma frutto di una riflessione
considerevole sulla necessità di quanto l’autrice chiama l’elaborazione della sua resistenza: “nell’agone ho
sempre vissuto, mai vincitrice, mai vinta, ma sempre resistente”. Grazie alle modalità di tale struttura
narrativa si possono capire le numerose ripetizioni, i ritorni, i ricorsi che intercorrono lungo tutta
l’elaborazione: di fatto siamo in presenza di una “ricerca”, in senso sia proustiano sia leopardiano, che, per
cerchi concentrici, si allarga o si restringe sulla realtà sfaccettata della propria materia. C’è una sottesa
tensione vichiana e anche nietzschiana in queste riflessioni. 

 

A proposito del filo e dei ricami, le pongo una domanda che Dolores Prato lascia in sospeso in un suo
laboratorio di scrittura intitolato “io”: “Tutti dicono che ho fantasia. E io rispondo che non l’ho. Non riesco
a inventare un raccontino. E allora come mai tutti lo dicono? Che sia fantasia quei nessi spontanei tra le
cose e le idee, tra persone e parole? Quello scoprire i fili che legano tutte le cose? Questo improvviso
annodare, sì, ce l’ho. Ma è fantasia questa?”.

 

Mi conforta molto la sua scelta della parola “laboratorio”, perché mi sembra che spieghi con precisione la
“struttura” e la “ricerca”. E dire “i fili che legano tutte le cose”, e non “il filo”, spiega l’atteggiamento
fondamentale della Prato di fronte all’immensa rete che noi stessi creiamo attorno alle cose: sensazioni,
percezioni e affetti si mescolano in una tensione che crea nuove tipologie di realtà costantemente rielaborate.
Si tratta di un percorso non più dialettico ma atomico, che trascende i fatti e prende corpo nella realtà delle
parole pensate e scritte. “Le parole sono la realtà”, dice a un certo punto. C’è probabilmente una elaborazione
di natura positivistica alla base del concettualizzare dell’autrice, attraversata però, in cento anni, dall’insieme
dei momenti e movimenti artistici del Novecento: letterari, filosofici, pittorici, musicali, politici, che
interferiscono e creano nuovi campi di approccio nella valutazione della materia, della materialità delle cose.
Le complesse articolazioni che Dolores Prato riesce a creare, ad “annodare” — frutto di una capacità
individuale dovuta proprio alla condizione in cui il vivere è risentito come solitudine affettiva —, offrono le
condizioni di un immaginario che si inventa in ogni circostanza e che, inventato, diventa fantasia. La fantasia,
in fondo, è come l’appetito, viene mentre la si costruisce. E questo “annodare”, e aggiungerei “dipanare”,
confermano — e si pensi a tutte le pagine sul filare, circa il tessere e ricamare, circa il gioco dei fili —, una
somiglianza molto più prossima con Aracne che con Atena. 



 





 

Poco prima ha citato come particolarmente significativa una frase tratta dal libro: “nell’agone ho sempre
vissuto, mai vincitrice, mai vinta, ma sempre resistente”. In che modo si realizza questa “resistenza” da
parte dell’autrice?

 

Evocavo il mito di Aracne e di Atena, proprio per descrivere uno degli atteggiamenti e dei temi di fondo di
Dolores Prato, che si situa sempre all’opposto delle idee convenzionali, degli stereotipi. Fondamentale è
l’incipit, questo ostinato mettersi al riparo non da un pericolo qualsiasi, ma dal pericolo, per lei assoluto, di
essere nuovamente abbandonata: che da paura si trasforma poi, subito, in descrizione delle variazioni colorate
del rifugio, anche di quelle fastidiose come le croste di pane. Ma l’atto si muta immediatamente nella presa di
coscienza che, per vivere senza l’appoggio degli affetti, è necessario costruirsi una forma mentale in cui
“resistere”: ciò diventa l’unico fronte contro l’impeto delle circostanze. Cito il primissimo esempio, ma nel
testo questo atteggiamento mentale, che diventa anche attitudine fisica, è sempre all’opera: resistenza alla
norma, all’autorità, quale che sia, alla lingua, resistenza che permette di scorgere e di percepire altre
prospettive oltre quelle imposte, quelle consuetudinarie; resistenza quindi come necessità di vita contro chi
vessa e offende tale necessità. La considerazione di lei, che percepisce i rumori del silenzio e vede i microbi e
sente l’eco dei passi del bambino morto, rientra anch’essa nel confronto col reale degli altri, da cui
svincolarsi, per riempire la propria soggettività e oggettività di contenuti che le diano forma e consistenza:
diversità dagli altri che non l’amano. Questo permea anche la scrittura, che non appartiene più alla doxa ma
straripa spesso nell’idioletto, ed è importante che quest’ultimo possa essere inscritto nell’area marchigiana.
Perché si costituisce anche come motivo affettivo di appartenenza a qualcosa che sembra sfuggirle da ogni
parte, se rapportato agli umani, e che ritrova soltanto nelle parole. Citavo prima questa espressione tratta dal
libro, “le parole sono la realtà”: e la realtà, quale che sia, anche quella delle parole, offre le certezze di una
costanza realmente attuata, contro ogni imprevedibilità. In questo si fonda anche il legame della scrittura
come continuità a fronte delle lacerazioni del presente. Non essere uguale agli altri è oggettivare la differenza
in quanto qualità.

 

La protagonista del libro, lei scrive nella postfazione all’edizione francese, è Treja (questa è la grafia usata
dalla Prato; ma sotto il fascismo la città venne ribattezzata “Treia”, e alla forma del nome sono dedicate in
Giù la piazza pagine molto belle: “A Treja nella sinfonia delle parole, la j lunga era quello che è il clarino in
una banda: predominava. […] Treja, diventa Tre-i-a. Treja ha bisogno di quella mezza consonante; se non
ce l’avesse, bisognerebbe dargliela perché è il suo popolo che ha bisogno dell’j lunga”). In quale rapporto
sta questa piccola città di provincia con la voce narrante del testo e con gli altri personaggi: oggetti, uomini,
animali, ma anche città amate e intensamente vissute dall’autrice, come Roma?

 

Se non proprio la protagonista, Treja rimane comunque il luogo nevralgico dal quale scaturisce la totalità
possibile dell’iscrizione dell’io in un insieme dove si può e si deve “circolare”. È straordinaria la capacità di
descrivere non la città ma la sua architettura in unione col paesaggio, e di immergere poi tutto negli
sconfinamenti del cielo e del territorio: sicché piazze, vie, slarghi, palazzi non sono descritti come
monumenti storici, ma come volumi puramente geografici ed estatici, volumi non in opposizione ma in
confronto costante tra di loro. Ne sortisce una geometria del perfetto, in cui ogni luogo è riferimento alla
possibilità della presa di coscienza e di una postura in cui elaborare se stessa e gli altri: così si descrive
l’impervio e l’agevole come stati d’animo e sentimenti, prima ancora che come posizioni del corpo, anche se
gli uni e gli altri non cessano di essere attraversati da linee di forza che implicano scelte e visioni, un
qualcosa che contiene in sé un’indicibile magia che aureola la prosa, tenuta sempre in sospeso. Si pensi al
grande e lunghissimo momento del funerale della compagna di scuola, dove la scena si svolge sul piano del



percorso lineare, ma messo a confronto con i piani soprastanti della casa della zia e sottostanti alle Mura. Si
sviluppa, attraverso lo sguardo supposto della zia e l’attesa della nuova stanza dei giochi, tutta una tematica
ottica in cui l’idea di Treja è protagonista: Treja si ridefinisce in quanto realtà fondata, costitutiva, luogo di
certezza geografica, storica, perfino archeologica. «Treja fu il mio spazio, il panorama che la circonda, la mia
visione: terra del cuore e del sogno». Ma anche, su un tono perentorio: «Io non appartenevo a Treja, Treja
apparteneva a me; essa non mi aveva chiamata, non gradiva la mia presenza per le sue strade, nelle sue
chiese, lo vedevo benissimo e anche questo apparteneva a me». È il luogo dal quale tutto scaturisce e in cui
tutto confluisce per ricominciare. 

 

Sempre a proposito di Treja, e per parlare di un altro testo di Dolores Prato, il laboratorio dei suoi Sogni
(Quodlibet, 2010), ce n’è uno del dicembre 1968, quando ancora Giù la piazza non c’è nessuno non era in
lavorazione nella forma che leggiamo ora, in cui l’autrice racconta una visita a una mostra fotografica e
descrive il riconoscimento di pezzetti di Treja dentro alcune foto. C’è qualcosa di preparatorio, secondo lei,
in questo sogno rispetto alle descrizioni e allo sguardo sulle cose che viene gettato in Giù la piazza? 

 

I Sogni, che ho letto un po’ di sfuggita, per non distrarmi da Giù la piazza, potrebbe essere considerato come
un’impalcatura necessaria all’opera, necessaria nel senso che del sogno esiste la trascrizione autorale, e può
dunque essere un punto di riferimento sia per l’autrice sia per i lettori. Però dire questo non basta: il libro dei
sogni è uno sprofondare nella parte più intima, spesso indicibile, di sé e come tale va valutato; la trascrizione
dei sogni non è una scrittura, è appunto una trascrizione, ma è anche un’interpretazione, il tentativo di fissare
in una forma reale una strana irrealtà la cui natura profonda è di fuggire, non foss’altro, appena svegli. La sua
natura è la fuga, o meglio, il fugace. Afferrare il fugace: un po’ come voler afferrare l’occasione, il momento
di grazia, il kairós. Nel brano da lei proposto sono esaltati elementi discorsivi e interpretativi che aderiscono
più al sentimento intimo che propriamente alla scrittura. “Il sogno consisté nel sogno di una emozione mai
sentita così”; “L’emozione cominciò a montare investendo me interiore, me esteriore”; “L’emozione
cresceva […] balbettavo per l’emozione. L’emozione straripò da me”; sino alla bellissima frase che conclude
questa pagina: “Per dire il sogno dovrei essere capace di dire quella beatissima emozione che riconosceva un
pezzettino solo di quel paese chiamato Treja.” È qui un’emozione felice, che da sola non basta a trasferire la
trascendenza propria al sogno nell’immanenza specifica della scrittura; bisogna allora “essere capace di dire
quella beatissima emozione” che colga appunto la fugacità del sogno e dell’emozione, sospendendola nel
tempo e nello spazio, offrendole un tempo e uno spazio che esiste in noi in modo recondito. Credo che la
cosa che più mi ha affascinato di questa narrazione è appunto il tempo, costantemente sospeso, in cui gli
avvenimenti si espongono. Non si tratta più di scrivere memorie e ricordi, né di tuffarsi in un passato
puramente autobiografico, come succede in Proust o nella Yourcenar, ma di riflettere e ridire un presente
costante, avulso da sé e immerso in una universalità della cosa detta, in una sua immensità volumetrica che
esclude il senno di poi, il sapere della vita avvenuta, ma di lasciare libera la potenza dell’innocenza, che si
appropria gradualmente e contemporaneamente, nel momento stesso in cui avviene, dei suoi saperi, per
snodarli e annodarli, per tesserli. Come un immenso presepe, dove sistemare personaggi e cose, pensieri e
atti, nell’incoscienza di un presente ormai trascorso ma sempre incandescente. 

  





 

Lei ha rintracciato nel testo un’attenzione particolare per il “popolo”, che consentirebbe di inserire Dolores
Prato tra gli autori italiani più coinvolti e in attrito con la realtà del proprio tempo, da Leopardi a Pasolini.
Nel caso di Dolores Prato, quali caratteri ha questo coinvolgimento?

 

Le considerazioni sul popolo subentrano abbastanza tardi nella narrazione, ed è l’unico elemento, mi pare,
che venga trattato in progressione, come se avesse bisogno di una maturazione, di una storicizzazione degli
eventi. Il primo impatto è l’elaborazione del dato linguistico, che, formulato attraverso la lingua della zia e
quella della cameriera Eugenia, si sviluppa poi a scuola, sempre paragonando per differenze il dire normativo
e quello del più straordinario parlato locale. Ma c’è soprattutto il sostrato geografico: i contadini che vengono
dalla campagna con i loro modi e costumi, il martedì e la domenica, gli operai dalle zone limitrofe del
villaggio, anch’essi con vestiti particolari, e le donne con ornamenti precisi che fissano regole indeterminate
e quindi inventive. E poi tutti i mercanti che offrono parole nuove, parole vive, col trionfo colorato delle
bancarelle. Attraverso le riflessioni sulla lingua vengono esaminate le diverse situazioni storico-sociali che
compongono il tessuto antropologico di Treja: la distinzione tra aristocrazia, ceto medio e popolo si
configura con nettezza e precisione, inserita nella geografia urbana, secondo zone concentriche che vanno dal
centro alla periferia; pur sentendosi culturalmente appartenere alla prima classe sociale, se ne distacca per
simpatia ed empatia a favore dell’ultima, che Dolores Prato chiama popolo, quando questo nome aveva
ancora un senso pieno, storicamente precisabile. Indubbiamente ci sono nel popolo un’anima e un corpo che
non si ritrovano nelle altre classi sociali, e nell’atteggiamento che ne deriva non c’è soltanto l’invadenza
dello spirito ribelle ma anche e soprattutto una ricerca bambinescamente precisa del senso del “giusto”: e si
pensi alle numerose pagine sulle bilance che soppesano, sì, le materie, ma metaforicamente si iscrivono nella
volontà di decidere tra bene e male; e tutto ciò che è bene e giusto diventa anche bello. Succede così che Giù
la piazza appartenga alla letteratura universale — da Platone a Dostoevskij e a Gadda, c’è tale
corrispondenza tra bene e bello, corrispondenza che è stata sempre un tema forte della speculazione letteraria.
Nel caso della Prato, la “giustezza”, la capacità non solo di vedere, ma di dire e dunque analizzare, determina
il passaggio decisivo da un anno all’altro, nel divenire di una maturazione che deciderà in seguito delle sue
scelte politiche e giustificherà anche l’antisabaudismo ribadito a più riprese, anche se questo risvolto riguarda
più Roma che il popolo di Treja: il rimprovero di fondo è l’aver tolto a Roma la sua funzione universale,
facendone solamente una capitale. La simpatia col popolo ha anche a che vedere con la molteplicità degli
esempi che vengono dal campo del lavoro, dall’homo faber, e quindi delle diversificazioni linguistiche e
concettuali che può opporre all’apatia, all’acedia, alla sprezzatura della classe nobile, proposta qui nella sua
atavica fissità, nelle sue certezze intransigenti. E c’è, per finire, nella difficoltà del vivere quotidiano,
un’identificazione della bambina con le proprie difficoltà affettive: l’ammirazione per la polenta di Angelina
e Boccio deriva da una complessa serie di percezioni e di sentimenti che sfociano tutti nella simpatia per la
bellezza e perfezione del piatto senza il “riccio”. 

 

Dolores Prato è una scrittrice dotata di spiccata ironia e autoironia. Ci sono punti di Giù la piazza in cui a
suo parere emerge con più evidenza e con risultati più felici questo aspetto spesso poco considerato della
scrittura dell’autrice? 

 

Difficile reperire con precisione in quest’ambito qualche momento preciso, a tal punto tutto il lavoro ne è
pervaso. Certo, si possono chiamare ironia e autoironia. Mi sembra però che ciò finisca con l’essere
restrittivo: c’è nell’ironia qualcosa di meschino e di cattivo, di sprezzante. Forse meglio definire
quest’atteggiamento come qualcosa di visceralmente umorale, frutto di intricate complessioni elaborate nel
tempo e col tempo, di risoluzioni che tendono a evitare ogni facilità dell’essere, un’amarezza commista a



malinconia che nasce quasi sempre da un sentimento insormontabile di infelicità, e l’humour appare allora
come barriera al volersi perdere e all’essere costantemente “meravigliata”. Non so quale sia l’etimologia di
“humour”, ma mi piace sentirvi qualcosa che ha a che vedere con l’humus, un fondo di terra e di terrestre che
aderisce a un tutto particolare — quello stesso di Dolores Prato — che riesce a mettere assieme fiori e carta e
la complessità delle opere e dei giorni nell’insieme delle loro variazioni: ci potrebbe essere in fondo qualcosa
che finisce con l’accomunarla a Bouvard et Pécuchet, senza i lati negativi o grotteschi dei due personaggi
flaubertiani. È un humour che nasce dalla crudeltà, non dalla cattiveria, dalla crudeltà necessaria a contrastare
la crudeltà della vita strappata giorno dopo giorno a ciò che si crede essere un destino, e dunque anche
crudeltà contro se stessi, nella verifica del proprio esistere nel complesso dell’umano — e la scena
violentissima tra la protagonista e il patrigno è forse quella che meglio rende conto di tale situarsi. Ma non vi
è nulla di feroce in questo atteggiamento dell’essere: la “meraviglia” costante dell’essere di fronte al creato e
alla conoscenza come dato di fatto positivo, e non negativo, cambia appunto la percezione del destino. 

 

Fin dalle prime recensioni all’edizione integrale del volume, Giù la piazza non c’è nessuno colpì per la mole
(1058 cartelle), la lingua composita (vernacolo treiese, italiano parlato dagli zii romagnoli, italiano
toscaneggiante), la sintassi incalzante e imprevedibile. Quale è il suo giudizio su questi tre aspetti del libro?

Il libro comincia con la presa di coscienza della vita e finisce con la presa di coscienza degli affetti non
vissuti nel profondo di una verità impalpabile. In realtà non comincia esattamente come potrebbe cominciare,
e poi, in realtà, non finisce: la morte, nel finale, è quella degli altri, dello zio e della zia, che hanno definito e
confinato nel testo il tempo vitale della protagonista. Potrebbe essere infinito, continuare all’infinito, ancora
una volta leopardianamente nel naufragio che è comunque la vita, anche se è un naufragare “dolce”. La mole
fa parte della struttura, come ho già detto, questo entretien infini con se stessa la distrae anche dalle forme
concepibili, non può essere forma chiusa come un romanzo, con un inizio, uno sviluppo, una fine, per questo
è stata da noi traduttori concepita come un lungo nastro che balla la sua danza dimostrativa, nella fluenza, nel
fluire delle rappresentazioni che sono infinite. Per la sua stessa materia e per i luoghi che insaziabilmente
percorre, la lingua non poteva che adeguarsi al sapere stesso dell’autrice e a tutte le varianti che lo
compongono, alla geografia e alla storia che ne formulano il luogo natio, creando così un complesso
plurilinguismo che l’accomuna ancora una volta allo spirito gaddiano, proprio in una lunga epoca di
transizione dell’italiano in quanto lingua. Grande periodo di passaggio che attraversa la molteplicità delle
esperienze linguistiche, dove la necessità del conoscere e riconoscere diventa fondamentale: e tuttavia non
lingua del passato, ma lingua accolta nel suo divenire costante, nel suo farsi nuova, a torto o a ragione;
grandiosità di una lingua scritta che non teme, crudelmente, di fare strada in se stessa, di fare strada tout court
. Pluralità di lingue, sintassi, tutto è preso nel vortice del se stesso farsi lingua, alla ricerca di un io nel quale
riconoscersi potente e rivalutarsi in profondità, contro l’inadeguato confronto dell’umano e con l’umano,
andando al di là di quanto gli altri pensino. 

 

Come ha affrontato i tre aspetti del libro sopra citati da traduttore a quattro mani, insieme con Laurent
Lombard, a partire dal titolo, che Dolores Prato preferì a Fiume disperso, proposto da Natalia Ginzburg? E
in che senso, come avete affermato, la pagina di Dolores Prato può essere paragonata alla forma musicale
della “fuga”? 

 

Ho già fatto cenno al mio incantato stupore, all’innamoramento immediato in me per la risonanza geniale del
titolo. La lettura, poi, ha per me definitivamente accertato la “giustezza” della scelta. Non voglio qui
rievocare la sgradevole situazione che si è creata al momento della pubblicazione con Natalia Ginzburg: mi
sembra che Dolores Prato abbia risposto in modo “giusto”, con la perentorietà che le è propria, e non c’è
nulla da aggiungere. Credo che in questo caso vi sia, tra tanti altri problemi già in parte riesumati, una sorta
di confronto tra classi sociali e letterarie, cosa che, tempo prima, era già accaduta a Italo Svevo, come se



fosse impossibile andare oltre all’accademismo, oltre alla parola normalizzata. Quando si evoca una forma
apocalittica della vita, non si può scrivere come se si scrivesse La cavallina storna; c’è un’enfasi del corpo e
della mente, che deve trasparire nella concitazione e negli strappi della stesura scritta. C’è in questa prosa un
grandissimo equilibrio stilistico, e la mescolanza delle varie lingue conferisce al testo un ampio e alto valore
sinfonico, una originale stranezza stilistica elaborata tra armonie e disarmonie, che fanno sì,
deleuzianamente, che questa lingua sia scritta nella percezione del sentirsi straniera nella propria lingua. La
fuga, già evocata come funzione fondamentale nella prosa della Prato, è il risultato della sospensione
strutturale continua che essa pratica sia sul paragrafo che sulla frase, sulla pagina, creando un rincorrersi
particolare delle parole che ne fanno, lo ribadisco, un unicum nella storia delle letterature. Traducendo, siamo
stati molto attenti all’insieme di questi viluppi: sonorità varie, spostamenti in alto e in basso, il mondo
guardato da una “piccola cosa”, le magnifiche pagine felicemente poetiche che invadono il campo con un
cipiglio decisionale sempre rigorosissimo e fedele a se stesso: per noi, quasi un corpo a corpo con l’opera —
e siamo stati felici del risultato conseguito. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





