DOPPIOZERO

Settant'anni di Dichiarazione Universale dal Diritti
Umani

Alberto Mittone
10 Dicembre 2018

La*“Dichiarazione Universale dei Diritti Umani” fu proclamata dall'Assemblea Generale delle Nazioni Unite,
riunitaa Parigi, Palais de Chaillot, il 10-12-1948 da 48 Stati usciti vincitori dalla guerra, nello stesso anno
della nostra costituzione repubblicana.

Ladiscussione non fu facile. Si accesero discussioni sulle prioritadei principi, quali potevano essere
dichiarati “inalienabili” o “universali” o “fondamentali”, se era necessario prospettare un loro fondamento
teorico. Nacque il testo che si sviluppo in 30 articoli che delinearono diritti e principi, senzaforza di legge
ma di monito influente sul loro rispetto.

E poi s infittirono studi, approfondimenti che condussero ai Patti internazionali del 1976, strutturati in due
articolati, quelli sui “diritti economici, sociali e culturali” e quelli sui “diritti civili e politici”. La
Commissione dell’ Assemblea Generale lavoro lungamente, e il 16-12-1966 adotto i Patti, ma dovette
trascorrere ancora un decennio prima che essi venissero ratificati da un numero sufficiente di stati per laloro
entratain vigore. In effetti occorreva per laloro adesione o ratificail voto adesivo di aimeno 35 stati. E
guesto avvenne nel 1976. Ogni paese che abbiaratificato il Patto si impegna afar si chei suoi cittadini siano
protetti e garantiti in quel diritti. Tali Patti stabiliscono |'obbligo per gli Stati che li abbiano ratificati a
riconoscere attraverso obblighi giuridici quanto presente nella Dichiarazione. Si trattava di costruire un
insieme coerente di principi giuridici fondamentali che si applicano in tutto il mondo sia agli individui che ai

popoli.

Una prima domanda da porsi € perché quella Dichiarazione nasce nel 1948. Larisposta e rintracciabile nel
momento storico, ben sintetizzato nel Preambolo che prende atto, in via preliminare, del "disconoscimento e
il disprezzo dei diritti umani che hanno portato ad atti di barbarie che offendono la coscienza dell'umanita’”.

Cruciae e determinante erala necessita, alla fine della guerra con il suggello delle atomiche, di proteggere
gli uomini per evitareil ripetersi di eventi distruttivi mentre gia all'orizzonte comparivano le avvisaglie della
guerrafredda. La memoriariandava al dramma della seconda guerramondiale, allo Shoah, aregimi totalitari
come fascismo e nazismo, alla presenza permanente di regimi repressivi. Con la meta del novecento la
collettivita senti il bisogno di darsi regole e valori condivisi per delineare le basi su cui fondare un futuro di
pace e sviluppo.

Quindi le carte e le organizzazioni sono un prodotto storico e costituiscono una svolta per cogliere lo spirito
dei nuovi tempi. La Dichiarazione in particolare riesce afungere da detonatore di valori e di altre prese di
posizione. Nasce con il 1948 una maggiore sensibilita per latuteladei diritti umani, anche se troppo spesso
tenuti come alibi per giustificare provvedimenti aloro contrari, come ad esempio interventi di guerrain varie
parti del mondo o atteggiamenti di tolleranza verso regimi che non li rispettavano.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/settantanni-di-dichiarazione-universale-dei-diritti-umani
https://test.doppiozero.com/settantanni-di-dichiarazione-universale-dei-diritti-umani
https://test.doppiozero.com/alberto-mittone

L a specializzazione. Nel frattempo e successivamente si sviluppala " speciaizzazione", cioe |'attenzione
rivolta a una determinata tematica dei diritti dell'uomo (qui ricordiamo, ad esempio, I'Accordo per lalotta al
reato di apartheid del 1975, I'Accordo per I'eliminazione di ogni formadi discriminazione nei confronti della
donna del 1980, la Convenzione sullatortura e ogni altro trattamento o pena crudele, disumana o degradante
del 1984, I'Eliminazione di ogni formadi discriminazione razziale, 1965, la Convenzione sui diritti
dell’infanzia e dell’ adolescenza 1989, 1a Convenzione internazional e sulla protezione dei diritti del migranti
lavoratori, 1990, la Convenzione delle Nazioni Unite sulle persone disabili, 2006).

Nel contempo le Carte estendono i confini geografici. La Carta Africana sui diritti umani e dei popoli e stata
adottata a Nairobi nel 1981 ed e entratain vigore nel 1986. Essaintroduce il concetto dei doveri degli
individui nei confronti dellafamiglia, della comunita, dello stato. | poteri di controllo sono vaghi e non &
presente alcuna corte di giustizia

Nel 1994 |a Lega araba (organismo non religioso ma politico) ha adottato il testo di una " Carta araba dei
diritti dell'uomo", nel cui preambolo si richiamala Dichiarazione Universale. Riconosce pero soltanto
I'eguaglianza delle opportunita, un salario equo e una remunerazione eguale a parita di lavoro, ammettendo
cosl implicitamente una discriminazione fondata sulla nazionalita. E assente qualunque riferimento allalegge
coranica, mentre ci si appellasolo ai principi eterni definiti dal diritto musulmano, accomunandoli con quelli
delle altre religioni. Nonostante le buone intenzioni anche questa Carta, come altre, non e entratain vigore.

Il fenomeno della specificazione dei diritti € sicuramente da porsi in relazione a crescente numero di
condizioni considerate meritevoli di tutela giuridica e all”alargamento dellatitolaritadi alcuni diritti tipici a
soggetti diversi dall”"uomo. Nel contempo si affermaoggi I"impossibilitadi considerare I”individuo come
entita generica 0 soggetto astratto, e quindi si guarda alla specificita e alla concretezza delle diverse modalita
dell”’essere e dello stare in societa. La manifestazione piu concreta della moltiplicazione dei diritti per
specificazione e data dal proliferare in ambito internazionalistico di una serie di strumenti giuridici rivolti alla
tutela di soggetti diversi.



Myriam Meloni



Particolarmente significativa e stata la produzione internazional e normativa rivolta alle donne. Le Nazioni
Unite hanno infatti riservato negli ultimi decenni alle donne un numero consistente di raccomandazioni, di
dichiarazioni e di convenzioni settoriali, tanto che si puo far riferimento a un corpus unitario di norme
costituenti un codice vero e proprio. L assunto fondamentale muove dal riconoscimento che la condizione
femminile, date anche le diverse distinzioni, presenta caratteri universalizzanti. Le donne subiscono
discriminazioni e violenze con modalita che spesso non toccano gli uomini poichéin largamisurai soprusi di
Cui sono vittime sono di natura sessuale e riproduttiva. Questi abusi si presentano in forme, modi e
circostanze che, pur rientrando in qualsiasi convenzione ufficiale sui diritti umani, non hanno trovato
appropriata considerazione alivello internazional e solo raramente, anzitutto perché commessi proprio a
danno delle donne. Vi e da dire peraltro che pit numerose sono le violazioni a carico di un gruppo sociale
come sono le donne, paradossalmente meno facile é perseguire sul piano penale certe condotte, poiché taluni
comportamenti vengono diffusamente percepiti e si configurano come elementi della normalita.

La convergenza eil compromesso La Dichiarazione Universale € il risultato della convergenza di piu
traiettorie intellettuali e costituisceil punto di raccordo di concezioni diverse dell’uomo e della societa.
Seguendo la sciadi precedenti pronunce generali, € costituita da norme consuetudinarie che rappresentano
valori fondamentali per lacomunitainternazionale e senza distinzione o, come si usadire ora, senzase e
senzama. Sono la"dignita" protetta senza distinzione di differenze di religione, etnia, sesso; la"liberta’ in
relazione ai diritti legati allalibertaindividuale ed alla sicurezza personale; I’ "eguaglianza' che garantisce la
partecipazione politica e pubblica di tutti e la"fratellanza’ che si riferisce ai diritti economici, sociai e
culturali.

Diffondere ed educare ai diritti umani significafavorire lo sviluppo armonioso della personalita dei singoli
individui, riconosciuti all'uomo per la sua appartenenza al genere umano.

Lacontinuita storica el'innesto nella tradizione Come gia sottolineato la Dichiarazione del 1948 non é
Spuntata per germinazione spontaneamasi € inseritanel solco della tradizione e rappresenta una continuita
storica con il passato, anche se ciascun paese cerca collegamenti con la sua storia antica, con le origini
lontane che fanno parte della sua cultura. Non esiste un concetto generale che ricomprenda tutte le diverse
culture e societa: |"espressione ‘diritti umani “riflette in realta le diverse tappe segnate dall”evoluzione del
pensiero, segnate daidee e concetti che li hanno forgiati e veicolati. Esso descrive I’ esigenza di proteggere la
persona umana mediante una barriera giuridicainnervata da valori e prescrizioni legali, anche se lasua
gestione e affidata agli stati i quali perseguono, per inclinazione costatata nel tempo, disegni alimentati dal
proprio interesse e da desideri nazionali.

Il concetto “diritti umani” ha avuto una sua precisa evoluzione attraverso tre prospettive: quella occidentale,
quellasocialista e quelladei paes del Terzo Mondo.

La concezione occidentale afferma chei diritti e le liberta emergono a di sopra dello stato e al di sopradelle
organizzazioni politiche. Essi si rivolgono all”essere umano che é soggetto di diritto internazionale, e non
sono la conseguenza di essere cittadino di uno stato. Negli ultimi 30 anni la concezione si € evoluta passando
ad una concezione che riconosce non solo i diritti civili e politici maanche " effettivitadei diritti economici,
culturali e socidi, ritenendo che senzadi loro quel diritti civili sono sforniti di una base materiale e
rimangono formula vuota.

La concezione socialista si presenta con un approccio diverso sui diritti umani rispetto alla concezione
occidentale: non accettal origine di diritto naturale quale diritto del cittadini, non accettal” idea cheil diritto
dei cittadini riflettalarelazione tral” uomo e la societa. Labase e la societa organizzata in uno stato e tali



diritti dovrebbero esprimere larelazione tralo stato ei cittadini. Lo stato rappresenta gli interessi dei cittadini
ei cittadini non possono avere diritti in contrasto con quelli dello stato. E tale ruolo primario assegnato allo
stato impedisce che vi possa essere qualsiasi forma di controllo internazionale. L individuo si deve
comportare secondo cio che lo stato gli prescrive, perché tale comportamento corrisponde all” interesse della
societa.

Lavisione del Terzo Mondo presenta difficolta d analisi poiché sono compresenti diverse culture, diverse
forme di colonizzazione che hanno influito sullaformazione della comunita moderna. Non vi € un concetto
comune sui diritti umani mal uniformitadi condizioni, quali il sottosviluppo, la situazione politica ed
economica, permettono una certa uniformita d”approccio al temadei diritti umani. Larealta sociale ed
economicadel Terzo Mondo assegna maggior importanza ai diritti economici sociali e culturali el’ideadello
sviluppo economico hala priorita rispetto alla garanzia de diritti civili e politici. La maggioranza dei paesi
del Terzo Mondo affermacheil risolverei problemi riguardanti |a malnutrizione, la poverta e |"educazione
halaprioritarispetto all” affermazione dei diritti formali, i quali Sono poco noti e non riscuotono interesse
nelle masse affamate e ignoranti.

| "Diritti umani", come esposto, si sono nel tempo e nei secoli moltiplicati e specializzati, laloro
Dichiarazione € lo sbocco di un‘occasione storica e nel contempo nellatradizione storica si innestano e
trovano alimento.

Essi sono universali secondo la Dichiarazione del 1948, main che modo? E in quale rapporto si pongono con
laglobalizzazione e il multiculturalismo? Come vi puo essere nella societa contemporanea qualcosa di valido
per tutti, qualcosain cui tutti si riconoscano senza sentirsi sradicati dalle rispettive appartenenze? Come puo
essere calibrato |'orientamento, espresso nella Commissione incaricata di redigere la Dichiarazione, secondo
cui "il valore del testo si estende oltre latradizione occidentale e latuteladi quei diritti deve essere
riconosciuta a prescindere dal contesto in cui ci sl trovi"?

Ampio el'orizzonte entro cui S muovono e agiscono fenomeni la cui portata e appunto "mondiale”, forsein
termini riduttivi indicato come "internazional€". Dentro questo scenario Si sono presentati almeno alcuni
attori mondiali, e tra questi la globalizzazione e il multi-culturalismo che costituiscono I'orizzonte di vita
degli uomini del terzo millennio.

Laglobalizzazione ha una pluralitadi volti.

Uno di questi e quello tecnologico sociale. Cambiail rapporto della natura umana con lo spazio e con il
tempo. L'individuo viene de-localizzato e proiettato in un universo sempre piu grande, sempre pit cosmico,
nel quale perdono progressivamente significato le tradizioni, le consuetudini, le pratiche locali, i rapporti
facciaafaccia. Il concetto stesso di "prossimo™ svanisce per cedere arapporti sempre piu "virtuali”. Questo
processo di "dis-appartenenza’, proiettata verso una societa globale, si offre come un sostegno per i diritti
umani chein origine non sono forse stati diritti dell'uomo astratto, a prescindere da ogni differenza.



La globalizzazione ha anche oggi un volto propriamente politico. Questa concezione dell”universalismo si &
sviluppatadal crollo dell” Unione Sovietica, dalla fine della contrapposizione dei blocchi Occidente e Oriente
consentendo ai diritti umani di porsi in unavisione universale.

E nota la robusta obiezione all'universalismo dei diritti.

I diritti umani che si intendono tutelare provengono dalla nostra cultura cioe dalla cultura occidentale, liberal -
democratica, di matrice cristiana, e questo € stata interpretata da taluno come espressione di una
prevaricazione culturale. Il concetto di diritti umani rinvierebbe alla nostraimmagine del diritto, formataiin
Europa e in Americain un’ epoca nella quale esse pretendevano di imporre laloro misuraatutto il resto del
mondo. Quel paradigma che chiamiamo universale urterebbe con il rispetto dovuto a soggetti e culture
diverse dallanostra, cui noi pretenderemmo di imporlo. E correlativamente lavaliditadei diritti fondamentali
presupporrebbe un qualche grado di consenso sociale che in sostanza puo esistere soltanto nel sentirsi
appartenenti ai nostri ordinamenti occidentali e non invece in culture diverse dalla nostra.

In effetti I’ Occidente ha preso, seppur stentatamente, la consapevolezza dellairriducibile pluraitadelle
culture, nonché della debolezza di quell'orientamento che pretende di assolutizzare i propri valori culturali e
far assumere la propria cultura ad unitadi misuradi ogni altra

C’ e da sottolineare, pero, chei diritti umani nellaloro dimensione universale non contraddicono la pluralita
delle culture ma rappresentano sotto molti aspetti la traduzione, perfettibile mairrinunciabile, dei linguaggi
nella odierna societa globale come e stato osservato (F. Viola, Etica dei diritti umani, Giappichelli, Torino,
2000). Cio significanon giatradire I'essere connessi a unatradizione particolare, quella occidentale, ma



essere consapevoli di questo non tradisce il paradigma dellaloro universalita

Né e riscontrabile un limite nella supposta |’ incapacita di varcare i confini dello specifico contesto culturale e
dell’ esperienza giuridica dell’ Occidente. I dialogo tra culture differenti € in effetti arduo, sembra un
linguaggio tratribu come acutamente notato (T. Todorov, Noi e gli altri, Einaudi, Torino, 2011), L’ elemento
universalistico non va cercato pero nei "fondamenti" dei diritti, manella"globalita' dei titolari di quel diritto,
riconoscendo nel linguaggio dei diritti il “gesto di affermare la propriadignita”.

L'apprezzamento della validita di ciascuna cultura potrebbe condurre pero ad una sorta di relativismo
culturale. Secondo questo orientamento non esiste una hatura umana 0 essere umano ma solo esseri culturali,
non esiste un orizzonte transculturale che comprenda le pratiche sociali diffuse nelle diverse societa, non vi €
possibilita di dialogo tra culture in quanto ogni cultura, nella suaincommensurabilita, pud essere compresa
solo assumendo un punto di vista completamente interno. Quindi non si tratta, secondo questo modello, di
sottolineare la diversita e spesso la difficile comunicabilita tra culture diverse, ma sostenere che le culture
sono autosignificanti, universi chiusi che non rinviano ad altro che a se stessi.

Orbene questa impostazione e stata censurata sotto vari aspetti (trai tanti L. Ferrgjoli, | fondamenti dei diritti
fondamentali, Laterza, Bari, 2001).

Un primo limite di questo approccio é I'assegnare in vario modo uguale valore a tutte le culture, persone,
etiche. S tratta di un pericoloso indifferentismo che porta alla dissoluzione delle strutture etiche, € il pendant
morale del relativismo culturale, in quanto ha come esito |’ accettazione di qualunque cultura e I'annullamento
del valore di tutte le culture, nonché laloro separazione e segregazione come culture antagoniste e non
comunicanti.

Vaevidenziato a proposito che I’ universalismo € anche una prerogativa non dei soli sostenitori dei diritti
umani, ma anche di coloro che ritengono “giusto” lasciare che ogni culturadisciplini i comportamenti degli
individui che ne fanno parte (stabilendo, ad esempio, 10 sgozzamento dei nemici, lalapidazione delle
adultere, pene corporali per alcuni reati, ladistinzione in caste, ecc.). Si tratta di un approccio relativista che,
in effetti, adotta una posizione universalistain quanto attribuisce lo stesso valore atutte le culture, invece che
atutti gli individui. Il caso delle donne nei paesi che limitano i loro diritti € esemplare. Adottare il modello
relativista significa non interferire su quel costumi e quindi consentire implicitamente il perpetuarsi delle
compromissioni dei diritti.

Sotto un profilo piu giuridico, I'universalismo dei diritti e quindi come categoria giuridicasi pone come
nozione differente dall'universalismo come dottrina morale.

Sono entita che si assestano su piani non incrociabili, eI’ universalismo dei diritti non pud condurre ala
condivisione morale di quel principi. La convenzione dei diritti non richiede |'accettazione morale neppure
della maggioranza dei soggetti entro cui € maturata e del resto le liberta sono nate come rispetto delle culture
degli atri, non come prodotto della maggioranza.

Sefosse vero il contrario alcuni scritti, come quello di Verri o Beccaria, sarebbero rimasti in un angolo,
isolati e impolverati.

Lo statuto costituzionale di diritti ha una componente garantista secondo cui non erichiestal’ adesione ai
valori etico-politici ad essa sottesi. Sono i valori che derivano dai diritti a“imporre di non imporre” ad alcun
tipo di etica o credo politico di appoggiare uno Stato "etico”. Naturalmente s richiede una qualche adesione
sociale per rendere effettivi i diritti umani, che altro non sono che significati normativi la cui tenuta dipende
sempre da un certo grado di consenso ai valori sottostanti. Tuttaviail formars di questo comune senso civico
e da conquistare con mezzi di tipo culturale e politico e non deve essere imposto con il diritto, che invece
esige latolleranza di tutte le identita politiche.



Lo stato di diritto non puo essere confuso con la democrazia politica basata sulla maggioranza.
Paradossalmente i diritti fondamentali sono contro la maggioranza perché rappresentano il limite ai poteri.
Questa e lagaranzia: s sottrae il diritto fondamentale ala politica, a potere delle contingenze proprio perché
inalienabile inviolabile e indisponibile. 11 fondamento democratico del patto costituzionale sui diritti
fondamentali € che sia siglatalanon esclusione di nessuno.

Infine, manon allafine, questo e il confine trarispetto delle altre culture el rispetto dovuto agli individui in
forza del patto fondamentale. L'obiettivo riguarda gli individui e non le culture. | diritti fondamentali,
strutturalmente individuali e non collettivi, sono da sempre lalegge del piu debole rispetto a quella del piu
forte, puo essere lalegge delle proprie culture che tutelal’ individuo contro il suo stesso ambiente culturale e
familiare, ladonna contro il padre o il marito, il minore verso i genitori, gli oppressi contro gli oppressori.

Sarebbe un segno di eurocentrismo non gia esclusivamente affermarli ma negarli in danno di quanti
appartengono a popoli e culture che non hanno avuto il nostro percorso storico. Proprio il principio di
tolleranzatutela delle liberta e rispetta le differenze garantendo egual e diritto alle differenze che rendono
ogni individuo diverso dagli altri. L’ universalismo dei diritti fondamentali € la garanzia del pluralismo
culturale, della convivenza e del rispetto delle differenze.

Del resto esiste un'abissale differenzatrarelativita delle culture (per cui cio che é relativo nei modi di una
certa cultura e latraduzione di valori e principi che mantengono una cogenza definita) e relativismo culturale
(che nega, in nome della pluralita delle culture, I’ esistenza di valori che attraversano o stanno alabase delle
varie culture e che cosi conduce all’impossibilita del dialogo culturale).

Riassumendo, il senso dell'universalismo é considerare il particolare come parte di un tutto. | tratti comuni
sono sempre incastonati all'interno di particolari sistemi culturali, e sono elaborati in modi specifici.

L’ universalita € un principio regolatore che consente il confronto delle differenze, eil suo contenuto non puo
essere stabilito una volta per sempre, ma e sempre soggetto a revisione. Comunque il riferimento richiama

I” appartenenza alla collettivita umana, talché le differenziazioni culturali in cui si articolal’ umanita risultano
legittime nellamisurain cui si armonizzano con |'appartenenza comune.

L’umanitain realtaesiste a plurale, la sua condizione € ladiversita. Noi esistiamo diversi, ma siamo
chiamati al compito della comunicazione e dell’ incontro con I’ alterita affinché I’ azione umana possa
continuare.

Se si anmette che le culture particolari possano comunicare, si deve allora ammettere un disegno universale,
rintracciabile nell’ unita antropol ogica dell’ esperienza, un terreno comune su cui € possibile ritrovare un senso
reciproco legato alaloro sottostante valenza unitaria. Cio, tral’atro, rende possibile la"comprensione”, che
consiste nel vedere connessioni e comporta |’ esistenza di un orizzonte comune che connette le parti.
L’universalitael’esito di un processo che si compie per tentativi, nell’ orizzonte della comune condizione
esistenziale. E quindi occorre riconoscere che vi siaun senso riguardo alla vita umana e che possa essere
ricercato proprio a partire dal riconoscimento della nostra comune condizione. L’ ascrizione universale di
diritti € una spettanzairrinunciabile dell’individuo come finein sé. In questo spazio, che € quello della
dignita umana, fanno senso le differenze e le diversita.

Questo percorso € collegato a riconoscimento della condizione umana legato all'esperienza, al “ poter essere”
che s attuain una dimensione pratica e proiettata nel futuro. In realtala progettualita € la struttura che
innerval'esistenza umana, si realizza nei rapporti tra soggetti, come il linguaggio che consente di acquistare
conoscenza e familiarita del mondo e di apportare esperienza. Sono le reti di comunicazione che, tanto piu
oggi, interagiscono nella comunita e costruiscono la possibilita dell'agire. E la personanel suo essere parlante
ed agente, cherealizzail suo essere. Questo potere su atri offre anche occasioni per infliggere danni e per
imporre sofferenze. Un soggetto, esercitando un potere su un altro, tratta quest’ ultimo come il “paziente”
della suaazione. Lamaggior parte delle sofferenze “sono inflitte all’ uomo dall’ uomo. Esse fanno si chela
parte piu importante del male nel mondo risulti dalla violenza esercitata tragli uomini... Lavittimizzazione



appare alloracome il rovescio di passivita che funestalagloriadell’ azione”, come osserva P. Ricoeur (La
persona, Morcelliana, Brescia, 1997).

Il tema sociale della sofferenza si lega a quello della dignita. Diventarilevante, sotto questo aspetto, chele
persone abbiano assicurate |le condizioni affinché laloro vita venga considerata e sentita come unavita che
valgalapenadi essere vissuta, attraverso I’ eliminazione della sofferenza socialmente generata.

Si stagliacosi lanozione di “soggetto capace”, cherinviaale dimensioni dellastima e del rispetto di séesi
collocanelle intersezioni delle azioni sociali.

L’individuo, infatti, per realizzarsi ha bisogno di mediazioni interpersonali eistituzionali e senzale quali le
capacita resterebbero sulla carta. Proprio nel minimizzare la sofferenza evitabile, nel proteggersi dal veder
incrinato lo status di soggetto agente, trovano giustificazione quei diritti di cui é titolare ogni essere umano in
guanto tale. Questi componeil disegno di “universali esistenziali” che strutturano la maniera propria di
esistere, di essere a mondo, di quell’ essere che ciascuno di noi &, e rende possibile parlare in maniera
universale dell’ essere umano in situazioni culturali variabili.

Il contenuto dell’ universalita, cosi, non potra essere identificato stabilmente e per sempre. In questo ambito
varicercato I’ equilibrio tral’ istanza universalisticadel diritti e le loro reinterpretazioni “locali”.

Integrare I'indigenza, ridurre la sofferenza, evitare I'erosione delle basi della dignita e dell’ egual e rispetto, e
agire perseguendo i propri progetti di vita nello spazio dellavitain comune, richiedono che siano soddisfatte
alcune esigenze basilari. Si tratta di condizioni necessarie per mantenere una personaa livello minimo di
possibilita di condurre un’ esistenza non umiliante e non degradante, di realizzarei fini prescelti, e di
compiere azioni, di svolgere le proprie capacita di vita, di sviluppare la propriaindividualita, in condizioni di
parita con gli atri.

| diritti umani sono decisivi perché proteggono la capacita di azione degli individui, cioe la capacita di
perseguire obiettivi senza ostacoli o intralci. L’ attenzione si dirige acio chei diritti fanno per gli esseri
umani. La protezione della capacita di azione di ogni essere umano rappresentail loro scopo essenziale, come
osservato da un attento studioso (M. Ignatieff, Una ragionevole apologia dei diritti umani, Feltrinelli,

Milano, 2003).

Al di fuori di ogni idolatriai diritti sono “una cassetta degli attrezzi” a disposizione degli esseri umani per
conferire potere e voce a chi potere e voce non ha, esprimono il linguaggio mediante il quale si difende
I"autonomia degli individui. Contribuiscono acomporrei requisiti di vita decente senzaviolare le identita
culturali che popolano il mondo. Si tratta di mettere al bando “ quelle limitazioni ed ingiustizie che rendono
ogni vita umana, comungue concepita, impossibile”, non prescrivendo alcun modello di vita buona.

E lacapacita di sceglierei progetti di vita, in tanto possibile in quanto legata all’ acquisizione dei
funzionamenti che delineano le condizioni di vivere del soggetti (A. Sen).

L e capacita, infatti, sono un insieme di vettori di funzionamenti e riflettono laliberta degli individui di
acquisire “lo star bene”, ladimensione del soggetti agenti «é chiamatain causa dalla contrazione o
dall’ azzeramento delle capacita delle persone di definire, modellare e scegliere i loro progetti di vita.

I diritti umani disegnano il perimetro dell’ agire pratico, ponendosi come requisiti dell’ agire e come vincoli
all’agire. Sono requisiti che, dando prioritaai bisogni basilari dell’ esistenza, difendono I’individualita
limitata e indigente della persona e consentono la creazione e la garanzia di ambiti individuali di decisione e
di azione. Sono vincoli che limitano |’ agire altrui richiedendo che individui e istituzioni agiscano con la
dovuta considerazione ed il dovuto rispetto nel riguardi di ognuno.

Lapraticade diritti umani €, dunque, in continua evoluzione. Sorti come pretese del soggetto da
contrapporre al potere politico, sociale ed economico, i diritti si vanno trasformando alla luce dell’ attenzione



per i fini in cui il soggetto trovala propriarealizzazione. Questa evoluzione si legaa proliferare delle
“generazioni dei diritti” (di liberta, politici, sociali, culturali, allo sviluppo, alla pace, a un ambiente protetto,
aun patrimonio genetico non manipolato, ecc.).

Cosi, i diritti umani, che rimandano all’ universale dell’ essere umano (nella sua essenza, persona,
individualita, senza distinzione alcuna di qualita, ruoli, caratteristiche), vedono una ridiscesain ognuno dei
modi concreti, degli ambiti di vita dell’umano, che assumono significativitaai fini dellatutela. Si articola,
pertanto, un rapporto tra dimensione universale, che aveva segnato il sorgere dei diritti, e dimensione
particolare, legata agli esseri umani materiali, storici, differenziati, collocati.

Da questo punto di vista, vasegnalato il loro essere, a contempo, universali e contestuali. Questa universalita
riguardale condizioni esistenziali che gli esseri umani condividono. Dovremmo parlare, in proposito, di un
“universalismo degli stati dellavitaumana’, posto che si € eguali non a prescindere dalle situazioni e dai
contesti di vitain cui ci s trova, maproprio in ragione delle differenze.

Per concludere. Il regime globale dei diritti umani poggia su documenti giuridici fondamentali, madi fatto il
rispetto del diritti e stato per lungo tempo affidato alla buona volonta dei singoli Stati nazionali. Oggi si
vanno formando sistemi di controllo interstatali e regionali, aree culturali che si possono identificare in
ordine d'incidenza nellaregione europea, in quellainter-americana, in quellaafricanaein quellaasiaticae
del medio- oriente. Di conseguenzai diritti sono universali quanto alla definizione e invece particolari quanto
all'applicazione.

Cio detto non esiste forse un problemadi applicazione, di vincolativita di questi diritti, eleganti, decisivi
nell’ esposizione ma confinati nell'aspetto programmatico senza incidere nell'aspetto precettivo e vincolante?

[lluminante la posizione di chi osservo che per i diritti umani e secondario definire il fondamento ultimo
assoluto, mentre e decisivo che siano applicati, rispettati. “Mai definirli indipendentemente dal loro esserci di
fatto” (N. Bobbio, Sul fondamento dei diritti dell’ uomo, Einaudi, Torino, 1990).

Il problemadi fondo, in altri termini € oggi non tanto quello di giustificarli, quanto quello di proteggerli.
Quindi il problemanon é solo piu solo di naturafilosofica, mapolitico e giuridico: il rispetto e latutela dei
diritti stilati e condivisi nel 1948. Per Bobbio la Dichiarazione hariconosciuto un sistemadi valori fino a quel
momento solo enunciati. E questi valori “in quel momento storico sono generalmente condivisi”. Nasce una
nuova consapevolezza comune in termini di appartenenza per ciascun individuo.

Oggi sono vincolanti ma non sanzionabili. Ed alora, in sintesi, quale destino hanno queste Dichiarazioni?
Sono simboliche come disegno ideale o invece funzionali per essere applicati ? Quale rispetto hanno?
Qualche timido tentativo vi e stato (Corte Europeadei diritti dell'uomo, 1950 — Corte interamericana dei
diritti universali 1969).

E un problema ancora piti complesso in quei sistemi istituzionali che sono dotati di sanzione, manon
riescono ad applicarla. E il caso esemplare e scolastico diritto penale, sistema complesso ed articolato che
ondeggiatra pene muscolari ma spesso infruttuose perché inapplicate, amplificando laminaccia ssimbolicaa
scapito del realismo dell'esecuzione. Si smarrisce I'obiettivo istituzionale che € quello della prevenzione, cioe
di mostrare larealtadi chi shagliae di dissuadere la collettivita nell'agire come lui.

“A scrivere sui diritti umani si prova un senso di imbarazzo, quasi di rimorso. Nel guardare I’umanita, la
fame, i campi di rifugiati, le imbarcazioni senza asilo viene voglia di posare la penna. E tuttavia come posare
la penna? E tuttavia come tacere quando sembratalvolta che la radice assoluta che dice ‘tu devi’ rischiadi
atrofizzarsi? Senza questaradice i diritti umani perdono di senso. Bisogna curarla, nutrirla, stimolarla con
I"ausilio degli strumenti giuridici ispirati dalla Dichiarazione Universale” (J. Hersch, La dichiarazione dei
diritti dell’uomo da un punto di vista filosofico, Bruno Mondadori, 2008).



Piu prosaicamente e’ augurio di uno spirito libero e fiero, Ernesto Rossi, che definivale discussioni e
proclami come le cure termali: gli effetti non si sentono subito, macon il passare del tempo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

TSI T
> La

i



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

