DOPPIOZERO

Cuccia

Vito Teti
12 Dicembre 2018

Eraallafine degli interminabili banchetti o anche delle mangiate improvvisate nelle cantine o nelle case che,
ai tempi dellamiainfanzia e della mia giovinezza, qualcuno ad un certo punto diceva: «Adesso ci vorrebbe
qualche “robain coccio”». La*“robain coccio” — di solito noci, nocciole, arachidi, ceci, lupini — era
un’alusione al senso di mangiare e bere come se fosse I’ «ultima volta. |1 valore alimentare, rituale,
augurale, propiziatorio di semi, grani, bacche mi viene in mente proprio in questo periodo natalizio, quando
in molti paesi della Calabria, il 13 dicembre, giorno di SantaLucia, Si prepara ancora la «cucciax», un piatto a
base di cereali e carni, la cui preparazione molto lenta ed elaborata richiede una cura di giorni. Per lafestadi
S. Francesco a Spezzano Silao nei paesi vicino Cosenza, la preparazione della «cuccia» € ancora quella
descritta da Vincenzo Padula (grande studioso delle culture popolari dell’ Ottocento, autore di poesie,
drammi, descrizioni etnografiche nonché anticipatore della letteratura meridionalistica con le sue inchieste).
Il grano s mette amollo in abbondante acquail venerdi, il sabato lo si fa cuocere per 5-6 ore a fuoco lento,
solo con acqua. A parte, si fabollire in acqua leggermente salata carne di capra e di maiale. Dopo la cottura
del grano, si eliminal’acqua e las sostituisce col brodo di carne nel quale i chicchi resteranno, sempre sul
fuoco, per un’altra ora. Padula, che avevatracciato la geografia dellafame e delle pratiche alimentari dei
contadini e dei braccianti della provincia cosentina, vedeva nella «cuccia» un piatto eccezionalein un
contesto di precarieta.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cuccia
https://test.doppiozero.com/vito-teti

La «cuccia», preparatain diverse circostanze festive in Calabria (periodo natalizio), Basilicata, Cilento e
Sicilia con cereali (grano, granturco, farro, ecc.), ma anche ceci, fave, cicerchie bolliti acui talvoltas
aggiungono carni di animali minuti, € un piatto povero e insieme elaborato, con antecedenti nel mondo
antico. Siamo in aree collinari e montane, dove la base dell’ alimentazione € costituita da vegetali, erbe,
legumi, mais, castagne, patate e dove la carne di ovini e suini compariva a tavola soltanto in occasioni
eccezionali e festive.

Vincenzo Dorsa (La tradizione greco-latina negli usi e nelle credenze popolari della Calabria Citeriore,
1884) riconduce |’ usanza di distribuire grano o granturco bollito in famiglia, ai parenti, agli amici e ai
mendicanti nel giorno di S. Luciaal’ offertavotivadi farro, fave o altre «civaje cotte» dei romani e dei greci
in occasione delle Pianepsie ateniesi in onore d’ Apollo, dio che portavaa maturitai prodotti dellaterra. Il
termine «cuccia», secondo Dorsa, sarebbe rimasto dai greci bizantini presso i quali coucia corrispondeva alla
voce classica cuamos, cioé fava.

Gerard Rohlfs, il grande studioso tedesco delle parlate e delle lingue della Calabria e del Sud attribuisce

I’ etimologia al greco volgare «ta koukkia» (chicchi) e critical’ opinione di quanti traducono con «fave
arrostite». Egli parladi una «specie di minestradi grano bollito, condita spesso con vino cotto che st mangia
in occasione di alcune solennitareligiose». Le feste dei pastori, la distribuzione dei prodotti del suolo
(frumento) rinvia alle feste campestri e pastorali dei Latini, nelle quali i prodotti dei campi erano offerti agli
dei e consumati nel sacri banchetti. 1l culto di Santa Lucia avrebbe, sempre secondo Dorsa, un immediato
riscontro nelle Faunalia, che si celebravano alle none di dicembre (approssimativamente il 13) in onore di
Fauno, dio dei boschi e dei campi. Nel VI libro dell’ Eneide, Fauno € indicato anche come una divinita
oracolare, cherivelavail futuro in versi saturni. Il contadino calabrese deducevai pronostici delle stagioni a
venire osservando I’ andamento del tempo tra S. Lucia e Natale: dodici giorni che chiama calénnule (
Calendae) o journi cuntati, giorni cantati (celebrati), credendo «che ciascuno di rispondain ordine



progressivo a ciascuno dei mesi dell’ anno che succede». Altra caratteristica dellafestadi S. Luciaéla
distribuzione di fichi secchi ai poveri. Ad Altomonte fichi secchi, cereali e legumi d’ ogni sorta, in numero di
nove, compongono le «nove cose» di Santa Lucia da offrire ai bisognosi (anche le portate dellavigiliadi
Natale erano nove, o, in altre zone, tredici o ventiquattro).

A Rossano sono tredici, come il giorno della Santa. | calabresi, osservava Dorsa, invece di portarei cibi sulle
tombe dei cari trapassati, li distribuiscono ai poveri. «Nél 2 novembre poi € generale I’ uso di distribuire ai
poveri, fichi secchi, fave ed altri legumi, chein Paolasi chiamano lejuraglie d’i muorti; ricordanza romana,
giacché i Romani nei conviti funebri usavano specialmente le civaje, e fave nere gettavano ai Mani nelle
Lemurie per placarli eliberarsi dai terrori dei fantasmi. A Cosenzasi fanno regali di focacce ed insalate di
lattuca e di altre erbe dette insalate dei morti. Anche questa é ricordanza dei banchetti funebri antichi,
giacché lalattuca era adoperata dai Greci nelle cene dei morti e soleva offrirsi nelle esequie di Adone».
Ricordare i morti ogni lunedi del mese ("u primu lune) riporta all’ usanza dei Greci che imbandivano le loro
“cenedi Ecate” per i poveri alle neomenie (ovvero il primo giorno del mese lunare) presso i trivi, luoghi
liminali associati aladea.

La «cucciav», che ci ha portato lontano nel tempo, con un’ eccezional e associazione e mescolanza di alimenti,
riti, tradizione, devozioni, puo condurci atrettanto lontano anche nei luoghi.



Molte testimonianze riportate da Vladimir Propp (Feste agrarie russe) segnalano che allavigiliadel Natale e
dell’ Epifaniain Russia, Bielorussiae Ucraina, il piatto insostituibile del pranzo siala «kut’ja», un semolino
fatto di miglio ed orzo, o anche usando chicchi, di norma non frantumati, di frumento o di riso. S tratta di
elemento caratteristico dei riti funebri e di pranzi commemorativi, a volte servito anche in occasione di
matrimoni, nascite, battesimi. Per quanto possa apparire sorprendente (manon lo €, se si tiene conto di un
comune sostrato agropastorale e culturale arcaico e di analoghe vicende di cristianizzazione) la «cuccia» e un
piatto ancora oggi presente in unavasta area che vadal Mediterraneo ai Balcani alla Russia. I ciclo dei riti
agrari russ, ricostruito e studiato da Propp, cominciava con lafestadellavigiliadi Natale e si protraevafino
al 6 gennaio, Battesmo di Cristo. Se si considera che la «kut’ja» (0 la «cuccia») e preparata con chicchi o
«semi» (acui s aggiungevano delle bacche: ciliegie selvatiche, uva passa), non e difficile avvicinars ala
correttainterpretazione di questi riti. Il chicco hala proprietadi conservare lavitaalungo, di riprodurla, di
moltiplicarla. «Il noto circolo continuo seme-pianta-seme testimonial’ eternita della vita. Gli uomini,
mangiando semi, divengono partecipi di questo processo. Al chicco o a seme corrisponde, secondo la
mentalita contadina, I’ uovo del mondo animaleil quale ha la stessa sorprendente capacita di conservare,
contenere lavitaedi riprodurla».

Tutti i popoli hanno utilizzato le uova, segno di immortalita, per i riti funebri, comei cristiani per la Pasgua,
celebrazione della Resurrezione del Cristo. Sempre in Russiasi osservava nell’ Ottocento un altro rito
consistente nel dare alle fiamme grandi falo presso cui venivano chiamati i defunti per scaldarsi. Tral’atroin
guesto periodo (che spesso si protraeva fino al Carnevale) gruppi di giovani andavano in giro ad eseguire
canzoni dette «koliadj» e afare questua presso gli amici chiedendo, con insistenza e toni quasi minacciosi,
dei dolci commemorativi, delle frittelle lievitate dette «bliny». Gli dlavi, al pari di atri popoli, pensavano che
in quelle notti i defunti si alzassero per mangiare assieme ai vivi. Pensavano che gli antenati morti



partecipassero allamensa. Con laloro formatonda, i dolci di quel periodo rappresenterebbero il sole e
costituirebbero uno strumento magico per assicurarne il ritorno dopo I’ inverno.

A gquesto punto, in questo affascinante salto di tempi e di spazi, possiamo tornare in Calabria, dove |’ uso di
accendere enormi cataste di legna attorno alle quali vegliare e banchettare fino a notte € un’ usanza ancora
presente in tanti paesi e, ovunqueio vi abbia assistito (nel periodo che vadainizio dicembre al’ Epifaniae da
Carnevale a Pasqua), era evidente unaformadi celebrazione dei defunti, che venivano attesi e accolti attorno
al fuoco dove si consumava cibo in abbondanza. Negli stessi periodi dell’ anno, in molte aree della regione,
gli «strinari» andavano a cantare e suonare davanti alle case degli amici, augurando felicita e prosperita, ma
anche chiedendo, prima garbatamente e poi in manierainsistita, salami, formaggio, frutta secca, vino, dolci.
La particolare questua degli «strinari» e descrittain L. M. Lombardi Satriani, M. Meligrana, Il ponte di San
Giacomo, 1982. Il loro atteggiamento & imperioso e scherzoso, perturbante: sono figure «vicarie» dei defunti,
che nelle feste di passaggio, rinnovamento, inizio anno, tornano per mangiare insieme ai Vivi.



Non rivelano subito laloro identita, giocano afarsi riconoscere, quindi attaccano i loro canti e, seil padrone
di casatardaad affacciarsi, o incalzano con versi sfottenti, offensivi, manifestando sdegno per il provvisorio
rifiuto. Smettono di suonare, trarisate e grida di saluto, vedendo la luce della casa accendersi eil proprietario
uscire con i doni richiesti. Dentro grossi panieri, che uno di loro porta a questo scopo, raccolgono salami,
uva, fichi secchi, noci, nocciole, che poi consumano nel corso della notte con molto vino. | cibi che avanzano
vengono divisi trai partecipanti allafine della questua. Laricercadi cibo avvienein un climagioioso e



divertito; c'etragli «strinari» una vicinanza carnevalesca, e carnevalesca e |’ elencazione esasperata e ripetuta
del cibo richiesto. Il padrone di casa tarda volutamente I’ uscita, quasi a esasperare |’ attesa, rendendosi
protagonista di un rito che rinnova miticamente il ritorno dei defunti. L’ offerta e fatta con piacere, e anche
con un senso di sollievo e di liberazione come se si fosse adempiuto a un obbligo importante, si fosse
scongiurato un pericolo imprecisato. Qualche voltail padrone di casa, mentre le donne della famiglia restano
dentro, tutt’al piu affacciate sulla soglia, s aggrega alla comitiva; tuttavia quasi sempre tornain casa, a
caldo, al sicuro. Gli «strinari» continuano il loro viaggio, le loro ombre scompaiono nel buio, levoci s
sentono adistanzafino a ritorno dellaluce all’aba. In molti paes della Calabria, il giorno di Capodanno, i
bambini percorrono le vie dell’ abitato, si fermano davanti ale porte delle case, bussano, attendono I’ apertura
della porta da parte del capofamiglia e chiedono la strenna (caramelle, cioccolate, soldi). Nel mio paese, S.
Nicolada Crissa (VV), ancoraallafine degli anni Sessanta, noi bambini facevamo larichiestadei regali con
la seguente formula augurale: «Bonu Capudannu, facitimi lastrinacasi ndo mi dannux». Unaformula che
rivela esplicitamenteil ruolo di figure vicarie dei defunti rivestito dai bambini.

Lanotte dell’ Epifania anche I’ ordine della natura puo rovesciarsi: gli animali acquisivano il dono della parola
e potevano parlare male dei padroni che li avevano maltrattati o non ben nutriti. Anche il «mangiare a
scasciapancia» aveva un valore propiziatorio e augurale. Il sogno di un mondo allarovesciariportava all’ eta
dell’oro, ai miti di Giano e Saturno, al desiderio di cambiamento e di benessere. | banchetti, le mangiate, le
abbuffate, in questi ein altri riti del mondo contadino, costituiscono rottura della quotidianita, passaggio da
un regime alimentare normale a uno eccezionale. Le trasgressioni alimentari sono un viaggio dal regno



dell’indigenza a quello dell’ eccesso, dalla frugalitaimposta all’ abbondanza bramata, dai digiuni agli stravizi
alimentari. Viaggio provvisorio, con immediato ritorno al’ ordine di sempre, viaggio alimentare ciclico,
previsto, al’interno di tempi stabiliti, comei rituali di cui € componente essenziale. Un rovesciamento-
ribaltamento dell’ ordine sociale abituale e |’ affermazione di un diverso ordine naturale in cui uomini,
animali, natura, cose erano sullo stesso piano e facevano parte di un’ unica vicenda cosmica. L’ abbondanza,
ecceziona mente raggiunta, era esibita e teatralizzata per sottolineare il desiderio popolare di sfuggire ale
privazioni abituali. | riti raccontavano e riflettevano anche profonde diseguaglianze sociai etrai sessi
esistenti in una societa patriarcale e segnatadal bisogno.

Cosl, la «cuccia», un piatto arcaico e del presente, “locale” e diffuso in unavasta area, continua a suggerire
oltre a probabili scambi, mescolanze, passaggi, anche storie di precarieta e, insieme, di fantasia aimentare e
di capacita di mescolare prodotti vegetali e animali come era possibile in occasione delle feste. Per queste
pratiche alimentari e culturali, in cui centrale €l rapporto con lamemoriae con i defunti, si potrebbe pensare
a sopravvivenze e permanenze di un universo scomparso per sempre, di cui restano soltanto labili tracce e
pallide memorie. Il viaggio dal presente al passato, dall’ oggi a mondo antico, € sicuramente pieno d’'insidie,
di rischi, di trappole.

Latentazione di stabilire continuita e somiglianze trariti tradizionali eriti antichi e forte, ma spesso s tratta
di sovrapposizioni forzate fatte dallo studioso o dal ricercatore. | rituali che prendiamo in considerazione
sono ormai mutilati, amputati, disgregati, quando sopravvivono sono «spuntati» di molti elementi che un
tempo ne costituivano le parti piu significative. La «cuccia» rimane ancora oggi piatto identitario, simbolico,
rituale degli abitanti di paesi come Spezzano Sila che s ritrovano in occasione dellafesta e della processione
di S. Francesco di Paola. Il ritorno, lariscoperta, lareinvenzione di antiche ricette, laripresa, in maniera
nuova, di antichi prodotti e di piatti del passato, laricercadi convivialita e ladimensione del «mangiare
insieme» (in famiglia, con gli amici) si presentano come elementi di resistenza ai processi di erosione, di
spopolamento, di disgregazione del paesi dell’ interno.

Dinnanzi aunasortadi «ritorno» atradizioni, sempre reinventate e adattate al tempo presente, non si pud
avere un atteggiamento liquidatorio o, peggio, altalenante tra retorica e mitologia, indifferenza e rimozione. |
resti, gli avanzi, le memorie del passato, che trovano un nuovo senso nel mondo presente, forse, alimentando
nuove possibili pratiche alimentari, segnalano un bisogno di incontro tra persone rimaste, persone che
tornano, persone che arrivano. |mmaginano, magari, unaformadi ritorno allaterra, alaproduzione agricola,
a una cucina che significa anche festa, convivialita, bisogno di mangiare assieme. Forse queste ricette di un
mondo sommerso, che a volte riaffiorain manieraimprevista, attestano I’ ineliminabile bisogno di continuare
amangiare con i defunti, con gli altri, con quelli che sono andati via, e anche a dialogare con loro. Accogliere
i defunti attorno ai falo o alla propriatavolanel giorni delle feste in cui la nostalgia sembra contrastare
un’ideologia omologante cherifiutail sacro e I’ alterita puo avere anche il senso di ricordarci che vivi e
defunti, rimasti, emigrati e immigrati, partecipano di una stessa vicenda del mondo e del cosmo.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




