
 

Non è la fine del mondo 
Andrea Cortellessa
8 Gennaio 2019

«Un po’ di possibile, sennò soffoco», invocava Gilles Deleuze nell’Immagine-tempo (dieci anni prima di
trarre le conseguenze, di quell’esaurimento). E se la premessa è che «abbiamo bisogno di ragioni per credere
a questo mondo», uno dei pochi gesti intellettuali che nel nostro tempo provino a trovarle, queste ragioni, è Il
mondoinfine: vivere tra le rovine, la mostra-concetto (come si dice concept-album) ideata da Ilaria Bussoni (e
a cura sua e di Simone Ferrari, Donatello Fumarola, Eva Macali e Serena Soccio, fino al 23 gennaio alla
Galleria Nazionale di Roma). 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/non-e-la-fine-del-mondo
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa




Chiara Bettazzi, Il mondo infine.

 

Bussoni è una giovane filosofa che dopo una formazione parigina ha messo al lavoro il pensiero nella forma
dell’immaginazione editoriale, dando vita fra l’altro presso DeriveApprodi una collana, Habitus, che ha
superato i venticinque titoli (densissimo, infatti, il catalogo-manifesto della mostra). A inaugurarla un testo
imprevedibile di Gilles Clément, l’Elogio delle vagabonde: «erbe, arbusti e fiori alla conquista del mondo»,
in una rinaturazione (o rinselvatichimento) del paesaggio dopo la fine del cosmo ordinato che è stato il
sogno, e l’incubo, dell’Homo sapiens: questo uno dei patterns coi quali Bussoni e soci hanno ordinato un
repertorio multiforme e, appunto, salutarmente imprevedibile. I lavori degli artisti-pensatori (e dei pensatori-
artisti, come lo stesso Clément in qualità di fotografo, o Felice Cimatti col suo divenire mosca, chissà se
memore delle formiche di Emilio Isgrò…) sono intervallati, con pressoché infallibile senso del ritmo, da
oggetti non artistici che, scrive Bussoni, «sfuggono al nostro statuto»: geodi paleontologici, mandala indiani,
arcaiche tavole da gioco, schede di computer dismessi, una testa fittile di Giano Bifronte proveniente da Villa
Giulia o i libri geomantici di Robert Fludd scovati alla Biblioteca Angelica (un luogo che è già, di per sé,
un’installazione del XVII secolo). Come dice Enrico Ghezzi nel catalogo-manifesto, l’intervallo della
vecchia RAI (a sua volta riprodotto in mostra) non era solo un’interpunzione nel palinsesto: bensì l’aprirsi di
una latenza – e filosoficamente, allora, si dirà una potenza – che oggi non a caso appare inconcepibile.

 

Chiara Bettazzi, Il mondo infine.

 

Come scrive in un bel testo Stefania Consigliere, quello che va cercato è un «modo nuovo di relazione tra le
cose, a partire dalla fine di quelli precedenti»: «per non farsi soffocare da ciò che già è». Ad asfissiare, nel



nostro tempo, è l’irreggimentazione del mondo in una griglia: quella dell’«Occidente tassonomico» che
s’illude di aver codificato una volta per tutte «la divisione dei regni – vegetali, animali, minerali», senza
tenere conto dell’«inattesa varianza dei mondi possibili» (fra virgolette, ove non diversamente indicato,
sempre Bussoni) e fa il paio col mondo dentro il capitale, per dirla con Peter Sloterdijk, tiranneggiato dai
paradigmi quantitativi. È la Cosmopolis di DeLillo (e Cronenberg), il cosmo-denaro che «per il momento
sembrerebbe aver vinto sui mondi degli altri, lasciando la gran parte di noi a vivere tra le rovine, incluse le
sue». 

 

Geode.

 

Proprio la categoria del possibile è quella che invece ha ispirato a Clément uno dei suoi concetti più fortunati,
quello di Giardino in movimento (Quodlibet 2011): formula che pare un ossimoro e invece mette a fuoco una
dinamica che va al di là dell’ecocidio perpetrato dal turbocapitalismo suicidario, ma anche della
museificazione mitologica di una Natura-feticcio da parte dell’ecologismo fondamentalista. L’ecologia viene
così ridefinita da Bussoni, nel corpore vili della prassi espositiva, quale pratica dell’eco tra enti diversi. E ci
fa così assistere a una traduzione sensibile del concetto-chiave di Clément, quello di terzo paesaggio: che
designa l’insieme dei «luoghi abbandonati dall’uomo» – aree industriali dismesse, aiuole spartitraffico, ma
anche i parchi e le riserve naturali – che sono l’equivalente urbanistico del «terzo stato» (secondo lo slogan di
un pamphlet del 1789: «Cos’è? Tutto. Cosa ha fatto finora? Niente. Cosa aspira a diventare? Qualcosa»; il
che può anche rispondere alla prospettiva suggestivamente metamorfica, ma politicamente quietista, della
Vita delle piante di Emanuele Coccia: un cui notevole testo figura in catalogo). 

https://www.doppiozero.com/rubriche/13/201303/ghost-out-machine


Come ricorda Andrea Facciolongo nella prima monografia italiana su di lui (Paesaggi e marginalità. Etica
ed estetica del terzo paesaggio, fresca di stampa da Mimesis: pp. 148, € 15), il percorso teorico di Clément
inizia, significativamente, con un gesto alquanto pratico: l’acquisto nel 1977 di un terreno incolto e
abbandonato a La Creuse (ribattezzato poi La Vallée), che elegge a propria dimora e laboratorio,
intraprendendo un lavoro di giardinaggio con «quello che c’è» (sono gli stessi anni dell’agricoltura come
pratica artistica di Beuys e Baruchello; e in effetti già nel 1999 una mostra si era ispirata al suo pensiero, alla
Grand Halle de la Villette a Parigi). Contro un ambientalismo inteso come conservazione e mera resistenza,
Clément propone (come ha scritto nel 2006) di abbandonare l’idea di «un’immagine o un’estetica stabile» per
«conservare un equilibrio statico e biologico che mostri la più grande diversità possibile».

 

Christoph Keller, Ceppo sradicato.

 

Andrea Di Salvo propone in catalogo un esperimento mentale che del resto ha già abitato l’immaginario della
letteratura e del cinema “apocalittici” (come ivi ricorda Riccardo Venturi): dopo la fine della specie umana,
quanto tempo ci vorrebbe alla natura per «digerire le tracce del nostro istantaneo passaggio»? Ci si ricorda
della vigna di Renzo, terribilmente e magnificamente rinselvatichita nel giro di poche settimane nei Promessi
Sposi, quando Di Salvo ci ricorda che il giardino planetario è «inscritto nel flusso del tempo e nel corpo con
cui lo abitiamo». Secondo Bussoni «la poetica è, fra le facoltà umane, quella che forse più di tutte un mondo
consente di inventarselo». In questo senso il terzo paesaggio interstiziale va ripensato col «terzo spazio» in
cui si ibridano identità e alterità (secondo il filosofo Homi Bhabha) e reale e immaginario (secondo
l’urbanista Edward Soja). Ecco allora il Ceppo sradicato del «post-archeologico» Christoph Keller; ecco
Rosetta S. Elkin riprendere la natura naturans della Teoria delle piante di Goethe. Ecco i diluvi video,
leonardeschi e billviolacei, di Emanuele Becheri (Acquarelli distratti, 2015) ed ecco soprattutto i Wonder



objects di Chiara Bettazzi (2013-2018): due artisti quarantenni, da me almeno inauditi, che rendono visibile
l’ipotesi di un ricominciamento possibile, o almeno ipotizzabile, dopo la fine dell’Antropocene. Quando
«ostinata e sorprendente torna a proliferare la vita». 

 

Gian Maria Tosatti, La mia parte nella seconda guerra mondiale.

 

Davanti all’installazione crudele e ambiguamente elegante di Bettazzi, vengono in mente la Glass Menagerie
di Tennessee Williams, le glass bells di Joseph Cornell (una genealogia ripercorsa da Roberta Aureli, La
campana di vetro, Bulzoni 2016), magari anche le bottiglie di Morandi. È, scrive Bussoni, una «natura morta
e insieme graziata dalla vita»: dove non si sa, però, se sia da temere più la morte sotto vetro o la vita – la
malattia della materia, diceva Thomas Mann – che malgrado tutto la insidia. A dominare è l’opacizzazione
di una polvere che è insieme segno di morte, certo, ma anche di una vita (il pulviscolo, il polline nel clinamen
lucreziano), appunto, non così rassicurante. È forse la stessa polvere – le ceneri che ricoprono ogni
dopoguerra – raccolta da Gian Maria Tosatti nella chiesa napoletana dei Santi Cosma e Damiano,
abbandonata appunto dalla fine della Seconda Guerra Mondiale, dove è cominciata l’odissea delle sue Sette
Stagioni dello Spirito: che dal 2013 al 2016 ha percorso gli interstizi della Città Porosa, dal Mal d’Archivio
dell’ex Anagrafe alle tarkovskiane sabbie del tempo depositate nel tèmenos della Santissima Trinità delle
Monache.

 



Chiara Bettazzi.

 

Alla fine del percorso viene in mente l’explicit di un gran libro del nostro tempo, l’Autoritratto nello studio di
Giorgio Agamben, in cui l’unico possibile credo dell’ateologo è quello per l’«erba», dove sono «tutti coloro
che ho amato». La fine della nostra vita individuale, come quella della specie cui apparteniamo, non coincide
con la fine del mondo. Al contrario, è il segno di una potenza: un po’ di possibile. Allo stesso modo si
concludeva il Tendo al mio fine, inconsapevolmente heideggeriano, di Gadda: «crescerà ne’ vecchi muri
l’urtica: e l’erba di sopra la lassitudine mia. E l’erba, che sarà cresciuta, la mangerà il cavallo, che campato
sarà».

 

Una versione più breve di questo articolo è uscita il 6 gennaio su «Alias».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



