DOPPIOZERO

Non elafinede mondo

Andrea Cortellessa
8 Gennaio 2019

«Un po’ di possibile, senno soffoco», invocava Gilles Deleuze nell’ Immagine-tempo (dieci anni prima di
trarre le conseguenze, di quell’ esaurimento). E se la premessa e che «abbiamo bisogno di ragioni per credere
a questo mondox», uno dei pochi gesti intellettuali che nel nostro tempo provino atrovarle, queste ragioni, € 1
mondoinfine: viveretra le rovine, lamostra-concetto (come si dice concept-album) ideata da llaria Bussoni (e
acurasuaedi Simone Ferrari, Donatello Fumarola, Eva Macali e Serena Soccio, fino a 23 gennaio alla
GalleriaNazionale di Roma).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/non-e-la-fine-del-mondo
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa




Chiara Bettazz, || mondo infine.

Bussoni € una giovane filosofa che dopo una formazione parigina ha messo a lavoro il pensiero nellaforma
dell’immaginazione editoriale, dando vitafral’ atro presso DeriveApprodi una collana, Habitus, che ha
superato i venticinque titoli (densissimo, infatti, il catalogo-manifesto dellamostra). A inaugurarla un testo
imprevedibile di Gilles Clément, I’ Elogio delle vagabonde: «erbe, arbusti e fiori alla conquista del mondo»,
in unarinaturazione (o rinselvatichimento) del paesaggio dopo la fine del cosmo ordinato che € stato il
sogno, el’incubo, dell’ Homo sapiens: questo uno dei patterns coi quali Bussoni e soci hanno ordinato un
repertorio multiforme e, appunto, salutarmente imprevedibile. | lavori degli artisti-pensatori (e dei pensatori-
artisti, come lo stesso Clément in qualitadi fotografo, o Felice Cimatti col suo divenire mosca, chissa se
memore delle formiche di Emilio Isgro...) sono intervallati, con pressoché infallibile senso del ritmo, da
oggetti non artistici che, scrive Bussoni, «sfuggono a nostro statuto»: geodi paleontologici, mandalaindiani,
arcaiche tavole da gioco, schede di computer dismessi, unatestafittile di Giano Bifronte proveniente da Villa
Giuliaoi libri geomantici di Robert Fludd scovati alla Biblioteca Angelica (un luogo che e gia, di per sé,
un’installazione del XV1I secolo). Come dice Enrico Ghezzi nel catalogo-manifesto, I’ intervallo della
vecchia RAI (asua voltariprodotto in mostra) non era solo un’interpunzione nel palinsesto: bensi I’ aprirsi di
unalatenza — e filosoficamente, allora, si dira una potenza — che oggi non a caso appare inconcepibile.

Chiara Bettazz, || mondo infine.

Come scrivein un bel testo Stefania Consigliere, quello che va cercato € un «modo nuovo di relazione trale
cose, apartire dallafine di quelli precedenti»: «per non farsi soffocare da cio che gia é». Ad asfissiare, nel



nostro tempo, e I’irreggimentazione del mondo in una griglia: quella dell’ «Occidente tassonomico» che
s'illude di aver codificato unavolta per tutte «la divisione dei regni — vegetali, animali, minerali», senza
tenere conto dell’ «inattesa varianza del mondi possibili» (fravirgolette, ove non diversamente indicato,
sempre Bussoni) efail paio col mondo dentro il capitale, per dirla con Peter Sloterdijk, tiranneggiato dai
paradigmi quantitativi. E la Cosmopolis di DeLillo (e Cronenberg), il cosmo-denaro che «per il momento
sembrerebbe aver vinto sui mondi degli altri, lasciando la gran parte di noi aviveretralerovine, incluse le
sue».

Geode.

Proprio la categoria del possibile & quella che invece haispirato a Clément uno dei suoi concetti piu fortunati,
quello di Giardino in movimento (Quodlibet 2011): formula che pare un ossimoro e invece mette a fuoco una
dinamicachevaal di ladell’ ecocidio perpetrato dal turbocapitalismo suicidario, ma anche della
museificazione mitologica di una Natura-feticcio da parte dell’ ecologismo fondamentalista. L’ ecologia viene
cosl ridefinita da Bussoni, nel corpore vili della prass espositiva, quale pratica dell’ eco tra enti diversi. E ci
fa cosi assistere a una traduzione sensibile del concetto-chiave di Clément, quello di terzo paesaggio: che
designal’insieme dei «luoghi abbandonati dall’ uomo» — aree industriali dismesse, aiuole spartitraffico, ma
anchei parchi eleriserve naturali — che sono I’ equivalente urbanistico del «terzo stato» (secondo lo slogan di
un pamphlet del 1789: «Cos €? Tutto. Cosa ha fatto finora? Niente. Cosa aspira a diventare? Qual cosa»; il
che puo anche rispondere alla prospettiva suggestivamente metamorfica, ma politicamente quietista, della
Vita delle piante di Emanuele Coccia: un cui notevole testo figurain catalogo).


https://www.doppiozero.com/rubriche/13/201303/ghost-out-machine

Come ricorda Andrea Facciolongo nella prima monografiaitaliana su di lui (Paesaggi e marginalita. Etica
ed estetica del terzo paesaggio, frescadi stampadaMimesis: pp. 148, € 15), il percorso teorico di Clément
inizia, significativamente, con un gesto alquanto pratico: |’ acquisto nel 1977 di un terreno incolto e
abbandonato a La Creuse (ribattezzato poi La Vallée), che elegge a propria dimora e laboratorio,
intraprendendo un lavoro di giardinaggio con «quello che ¢’e» (sono gli stessi anni dell’ agricoltura come
pratica artisticadi Beuys e Baruchello; e in effetti gianel 1999 unamostrasi eraispirataal suo pensiero, ala
Grand Halle de la Villette a Parigi). Contro un ambientalismo inteso come conservazione e mera resistenza,
Clément propone (come ha scritto nel 2006) di abbandonare I’idea di «un’immagine o un’ estetica stabile» per
«conservare un equilibrio statico e biologico che mostri la piu grande diversita possibile».

Christoph Keller, Ceppo sradicato.

Andrea Di Salvo propone in catalogo un esperimento mentale che del resto ha gia abitato I’immaginario della
letteratura e del cinema “apocalittici” (comeivi ricorda Riccardo Venturi): dopo lafine della specie umana,
guanto tempo ci vorrebbe alla natura per «digerire le tracce del nostro istantaneo passaggio»? Ci s ricorda
dellavignadi Renzo, terribilmente e magnificamente rinselvatichita nel giro di poche settimane nei Promessi
Soosi, quando Di Salvo ci ricorda che il giardino planetario € «inscritto nel flusso del tempo e nel corpo con
cui lo abitiamo». Secondo Bussoni «la poetica €, frale facolta umane, quella che forse piu di tutte un mondo
consente di inventarselo». In questo senso il terzo paesaggio interstiziale varipensato col «terzo spazio» in
cui si ibridano identita e alterita (secondo il filosofo Homi Bhabha) e reale e immaginario (secondo

I” urbanista Edward Soja). Ecco allorail Ceppo sradicato del «post-archeologico» Christoph Keller; ecco
Rosetta S. Elkin riprendere la natura naturans della Teoria delle piante di Goethe. Ecco i diluvi video,
leonardeschi e billviolacei, di Emanuele Becheri (Acquarelli distratti, 2015) ed ecco soprattutto i Wonder



objects di Chiara Bettazzi (2013-2018): due artisti quarantenni, da me almeno inauditi, che rendono visibile
I"ipotesi di un ricominciamento possibile, 0 almeno ipotizzabile, dopo la fine dell’ Antropocene. Quando
«ostinata e sorprendente torna a proliferare la vita.

Gian Maria Tosatti, La mia parte nella seconda guerra mondiale.

Davanti all’ installazione crudel e e ambiguamente elegante di Bettazzi, vengono in mente la Glass Menagerie
di Tennessee Williams, le glass bells di Joseph Cornell (una geneal ogia ripercorsa da Roberta Aureli, La
campana di vetro, Bulzoni 2016), magari anche le bottiglie di Morandi. E, scrive Bussoni, una «natura morta
einsieme graziata dalla vita»: dove non si sa, pero, se sia datemere piu la morte sotto vetro o lavita—la
malattia della materia, diceva Thomas Mann — che malgrado tutto lainsidia. A dominare € I’ opacizzazione
di una polvere che € insieme segno di morte, certo, ma anche di unavita (il pulviscolo, il polline nel clinamen
lucreziano), appunto, non cosi rassicurante. E forse la stessa polvere — le ceneri che ricoprono ogni
dopoguerra— raccolta da Gian Maria Tosatti nella chiesa napoletana dei Santi Cosma e Damiano,
abbandonata appunto dalla fine della Seconda Guerra Mondiale, dove &€ cominciatal’ odissea delle sue Sette
Sagioni dello Spirito: che dal 2013 a 2016 ha percorso gli interstizi della Citta Porosa, dal Ma d’ Archivio
dell’ex Anagrafe alle tarkovskiane sabbie del tempo depositate nel témenos della Santissima Trinitadelle
Monache.



Chiara Bettazz.

Allafine del percorso viene in mente I’ explicit di un gran libro del nostro tempo, I’ Autoritratto nello studio di
Giorgio Agamben, in cui I" unico possibile credo dell’ ateologo € quello per I’ «erba», dove sono «tutti coloro
che ho amato». Lafine della nostra vitaindividuale, come quella della specie cui apparteniamo, non coincide
con lafine del mondo. Al contrario, €il segno di una potenza: un po’ di possibile. Allo stesso modo si
concludevail Tendo al mio fine, inconsapevol mente heideggeriano, di Gadda: «crescerane’ vecchi muri
I"urticac e’ erba di sopralalassitudine mia. E |’ erba, che sara cresciuta, lamangerail cavallo, che campato
saram.

Una versione piu breve di questo articolo e uscita il 6 gennaio su «Alias».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




