DOPPIOZERO

Uno, nessuno, centomila

Ugo Morélli
8 Gennaio 2019

Ma non eravamo uno, unitario, stabile e immodificabile? No, pare che ci siamo moltiplicati? Ma dov' &, o
meglio dove sono, allora? Ma chi, di cosa parli? Di me, di te, di cosa vuoi che parli. Beh! Te, me, non e poi
cosi facile stabilire dove finisci tu e comincio io. E il contesto, poi dove lo metti? E dove metti quello che
siamo e facciamo senza esserne coscienti? Mi confondi e non ti seguo, mi inquieti! Smettila! Vedi,
basterebbe cheti chiedessi da dove viene la tua inquietudine: da te, da me cheti parlo di queste cose, dal tuo
inconscio. E dov' e I'inconscio? Non € mai stato possibile localizzarlo o localizzarli, perché di questi tempi
c’ & chi dice che ne abbiamo piu di uno. Eh! Ma questo € un problema. E poi di cosa e fatto o sono fatti?
Niente di materiale, pare. Accidenti, sempre piu difficile. Come si fa a parlare di qualcosa di invisibile? Ma
e vicino, lontano, dentro noi, fuori? Troppe domande in una volta sola. Ne basterebbe una per creare
confusione, figurarsi cosi. Eh, si; gia per noi esseri umani € difficile farei conti con I’invisibile, con
I’immateriale e con tutto quello che & lontano. Samo evoluti come specie umana avendo dovuto vivere o
soprawivere con una forte attenzione al materiale, proteggendoci con tutto quello che era vicino e visibile.
Se pero e cose sono cambiate, e oggi quello che conta e domina la scena é fatto di invisibile, immateriale,
virtuale e lontano, perché non riusciamo a riconoscerlo e perseveriamo nel modo di fare e pensare
precedente? Ecco che s affaccia I’inconscio: siamo sempre noi e allo stesso tempo ci sembra di non essere
noi 0 non ci accorgiamo di esserlo. Sappiamo che stiamo sbagliando e non riusciamo a fare diver samente.
Non smettiamo, come Hobbes, di tentare di purgare le parole che usiamo dall’ ambiguita, e non ci
disponiamo agevolmente a riconoscere che I’ incertezza e parte costitutiva della nostra vita. La gioia eil
dolore della scoperta dell’ altro e la meraviglia e le fatiche della comunicazione sono le fonti di senso della
nostra vita, della nostra individuazione e del nostro senso del possibile. Cosi come il mistero dell’ altro porta
con sé la paura dell’incontro eil fascino della scoperta.

Non sembra paradossal e che la domanda piu difficile a cui rispondere riguardi la cosa piul vicing, cioé noi
stessi: cosa significa essere umani? Troppo vicini, verrebbe da dire, e incredibilmente lontani da noi, non &
per niente facile accettare di non essere padroni di se stessi, né e agevole dubitare del fatto che esista
qualcosadi cui si possa essere certi. Cerchiamo certezze per rassicurarci e creiamo in continuazione copie del
mondo a cui consegniamo la nostra ansia di rassicurazione, fingendo che quelle copie, di voltain volta, siano
laveritaacui affidarsi.

Ce ne stiamo a distanza a guardare il mondo e anche noi stessi, e piu scaviamo stando a distanza, piu ci
sembra di giungere ala cosiddetta realta. Fino a quando non ci accorgiamo che creiamo copie su copie, copie
dopo copie, pit 0 meno conformi all’ originale, ma copie. Nel nostro viaggio infinito tra mente e mondo,
ognuno s € inventato tante spiegazioni per poi verificarneil fallimento. A un certo punto poi si cominciaa
capire che forse proprio in quel gioco trarealta e copia stala conoscenza che cerchiamo. Qualcosa di simile
sostiene con chiarezza e saggezza Eric Kandel nel suo ultimo libro, [La mente alterata. Cosa dicono di noi le
anomalie del cervello, Raffaello Cortina Editore, Milano 2018]: “I1 nostro cervello ci rende cio che siamo.
Probabilmente siete sicuri di vivere il mondo cosi com’ &, che la pesca che vedete, annusate e assaggiate &
esattamente come la percepite.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/uno-nessuno-centomila
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

Vi affidate ai vostri sensi per ricevere informazioni precise, in modo che le vostre percezioni e le vostre
azioni s fondino su unarealta oggettiva. Ma questo € vero solo in parte. | vostri sensi forniscono le
informazioni necessarie per agire, manon presentano a cervello unarealta oggettiva; forniscono a cervello
le informazioni di cui ha bisogno per costruire larealtd.” [p. 20]. “Leinformazioni provenienti da ciascuno
dei sensi sono raccolte da cellule progettate per captare il suono piu debole, il tocco o il movimento piu lieve,
e queste informazioni sono trasportate lungo un percorso dedicato fino a unaregione del cervello
speciaizzatain quel particolare senso. Il cervello analizza poi le sensazioni, coinvolgendo emozioni e ricordi
significativi di esperienze passate per costruire una rappresentazione interna del mondo esterno. Questarealta
autogenerata, in parte inconscia e in parte cosciente, guidai nostri pensieri e il nostro comportamento.” [pp.
21].

Del resto, se anche nell’ Aplysia, un semplice animale marino invertebrato a lungo studiato da Kandel con i
suoi colleghi, le connessioni sinaptiche possono essere alterate dall’ esperienza, sial’ incertezzachele
aterazioni ei disturbi, lungi dall’ essere circostanze rare, costituiscono il senso eil valore della nostra
esperienza, il contesto in cui diveniamo incessantemente quello che siamo. Proprio |’ esperienza é
probabilmente il luogo in cui guardare per comprenderci. Né lo scientismo esasperato che considera solo i
processi biochimici del nostro sistema cerebrale, né la considerazione della nostra biologia come governata
dalla nostra mente, ci possono bastare per comprendere qualcosa di piu di noi stessi. L’intersoggettivitain cui
s muove il sistema corpo-cervello-mente nella contingenza dei contesti della nostra vitalascia emergere

I’ esperienza e narrandolaanoi e agli atri diveniamo quello che siamo.

Anche studiando aspetti dei nostri stati emotivi in atri animali siamo in grado di cogliere antecedenti

evolutivi che ci riguardano e ci caratterizzano. Kandel mostra come |’ approccio biologico alla mente stia
cominciando a svelare molti aspetti di noi, fino a coinvolgere la comprensione di alcuni dei processi della
creativita e della coscienza. Studiando i disturbi della coscienza, ad esempio, se ne ricavano conoscenze
importanti anche sugli stati cosiddetti normali e risultati suggeriscono che essa non siaunasingola e unitaria
funzione del cervello, mache sia costituita da stati diversi della mente in differenti contesti, ancora unavolta
mettendo in evidenzail ruolo e lafunzione della contingenza nell’ evoluzione e nella costruzione

dell’ esperienza. Le nostre percezioni coscienti, inoltre, insieme ai nostri pensieri e alle nostre azioni, sono
influenzati da processi mentali inconsci, come approfondiremo brevemente in seguito, in questo contributo.



Eric R. Kandel
La mente
alterata

Cosa dicono di noi
le anomalie del cervello

=
-
g
[
T
=
-
S
o
I'""lu}
=
T
£ T
e

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiii

cha Giulic Giorello



Lo studio dei nostri antecedenti evolutivi come, ad esempio, negli esperimenti condotti con I'Aplysia[Eric
Kandel, Aprendizaje y Memoria] mostrano la rilevanza della neuroplasticita nella costruzione della nostra
esperienza, eil ruolo dell’ apprendimento e della memoria. L’ integrazione degli approcci di molteplici
discipline configura, tral’ atro, larilevanza di quello che Kandel chiama un “nuovo umanesimo scientifico”,
che sta generando unavisione inedita della risposta alla domanda “ cosa significa essere umani”. Avremo per
guesta via, probabilmente, la possibilitadi comprendere meglio, insieme lanostra unicita e la nostra

inter soggettivita.

In interdipendenza con i temi di Kandel si poneil raffinato libro di Siri Hustvedt, analizzato da Simone

D’ Alessandro su doppiozero del 16 dicembre 2018, che ci porta proprio dalle parti di queste fondamentali
guestioni, fin dal titolo che in inglese & The Delusion of Certainty e initaliano e stato stranamente — o forse
non tanto — tradotto: Leillusioni della certezza, (Einaudi, Torino 2018). Del resto la stessa Hustvedt scrive,
citando Hannah Arendt, che “per gli esseri umani arrivare a sapere cosa sono gli esseri umani € un’impresa
simile a‘scavalcare lanostraombra” [p. 19].


https://www.youtube.com/watch?v=6zBAA49InjU
https://www.youtube.com/watch?v=6zBAA49InjU

EIRIALIFS)




L’ autrice ha scritto un libro che opportunamente Vittorio Gallese, in quarta di copertina, definisce “uno dei
migliori libri sul problema mente-corpo che abbia mai letto”. E continua scrivendo: “ Siri Hustvedt ci
accompagnain un viaggio affascinante al cuore di una domanda troppo spesso rimasta senza risposta: cosa
significa essere umani?’

E vero che le prove della nostra incompletezza, della nostra mancanza, del nostro comportamento spesso non
governato dallavolonta e dallarazionalita, sono sotto i nostri occhi nellavitadi ogni giorno. Eppure non e
facile accettare la federazione di istanze cangianti e contraddittorie che compongono quello che siamo e
diventiamo.

Oggi che la sfidaa comprenderci sembra essersi ribaltata e, come scrivono Legrenzi e Umiltanel loro libro
Molti inconsci per un cervello. Perché crediamo di sapere quello che non sappiamo [II Mulino, Bologna
2018], ci troviamo a“cercare di rispondere alla domanda: «come mai alcuni processi mentali sono

consci " [p. 43].

Ci viene dareagire con un certo fastidio e persino con indignazione, quando un profondo scrittore ci provoca
portandoci nel labirinti della nostra mente e nelle sue fantastiche creazioni: “Forse lamedicina e la scienza
non potevano spiegare proprio tutto, penso. Gli entomologi scoprono ancorainsetti sconosciuti. La scienza
non conosce |’ universo e I’ universo non saniente di scienza. Le stelle in cielo seguono laloro natura di
stelle. Cosl |e altre sostanze sconosciute che occupano il cosmo. Dungue possono benissimo esistere creature
che stanno tralaterraeil cielo.” [Claudio Piersanti, La forza di gravita, Feltrinelli, Milano 2018; p. 178].
Forse facciamo questo perché non riusciamo a contenere lameraviglia o, forse, non tolleriamo oltre una certa
soglialabellezza, fino a darne una spiegazione che ci trascende. Sempre Piersanti, infatti scrive, con rara
altezza narrativa: “Le persone trovano difficile coglierei rari momenti di perfezione che s manifestano
attorno aloro.” [pp. 163 — 164]. La narrazione e la poesia hanno esplorato ed esplorano I’ infinito
incommensurabile dei mondi esterni con una puntuale mobilitazione dell’ infinito altrettanto
incommensurabile del mondo interno, tentando le vie dello stupore, come aveva giafatto, ad esempio,
magistralmente Daniele Del Giudice [in Atlante Occidentale, Einaudi, Torino 1985]. In quel libro Del
Giudice, narrando la porositadei confini tra mondo interno e mondo esterno, aveva scritto: “ Cio che pensava
come una sua posizione erain realtal’ adeguamento a tutto quanto, dall’ aereo e da fuori, gli venivaincontro,
compresa la suafaccia resa anamorficadal sole sulla curvaturadel plexiglas.” [p. 3]. Siamo in unacerta
misuratutto cio che ci viene incontro con cui coevolviamo, parte del tutto in cui ci sforziamo costantemente
di definirci, maquei confini sono mobili e soprattutto, come ogni confine, sono un’invenzione della nostra
mente e del costante bisogno di provare aindividuarci. Con |’ implicazione che se ci riusciamo del tutto
implodiamo in noi stessi e se non ci riusciamo almeno in parte, per quanto provvisoriamente, ci sgretoliamo e
perdiamo nel nulla.

Nel mondo delle Metamorfosi di Ovidio tutto & dinamico, nella perenne tensione verso I’ inafferrabile. Cosi &
pure il mondo dell’inconscio. I problema é nostro nel cogliere mondi simili, presi come siamo da una
propensione allalinearita e a definire causa ed effetto dei fenomeni, con difficolta per I'immateriale,
I"intangibile e gli indecidibili.

Fu forse anche per quel suo insistere sullatensione verso I’inafferrabile che I’ imperatore Augusto commino a
Ovidio larelegatio, costringendolo atrascorrere il resto dei suoi giorni nellaremota Torni, larumena
Costanza, sul Mar Nero.

Aggiungiamo alla propensione individuale allalinearitd, il rinforzo che deriva dalle discipline, dai loro
paradigmi e dalle comunita che le praticano, e pud accadere che tacitamente s persistain unaposizioneein
unavisione dei fenomeni assuntain un periodo e che non si riesce a dismettere, anche quando essa e
falsificata o basata su un presunto, fallace fin dall’inizio.



Un confronto tral’analisi di Kandel e quelladi Hustvedt pud essere utile per approfondire o stato di
avanzamento delle conoscenze su noi stessi e sul nostro essere con gli atri e nel mondo. Per Kandel la nuova
biologia della mente emersaallafine del XX secolo si basa sul presupposto che tutti i process mentali sono
mediati dal cervello, dai processi inconsci che guidano i nostri movimenti da quando colpiamo una pallina da
golf, a compless processi creativi che sono alla base della composizione di un concerto per pianoforte, fino
al processi sociali che ci permettono di interagire tranoi. “Di conseguenza’, scrive Kandel, “gli psichiatri ora
vedono la nostra mente come una serie di funzioni svolte dal cervello, e vedono tutti i disturbi mentali, sia
psichiatrici, sia da dipendenza, come disturbi cerebrali.” [p. 36]. Sono almeno trei progressi della scienza che
hanno portato all’ affermazione di questa visione: I’ emergere di una genetica dei disturbi psichiatrici e delle
dipendenze; I’imaging cerebrale che haassociato i disturbi psichiatrici ad aree cerebrali distinte; lo sviluppo
di modelli animali di malattie. Secondo Kandel ¢io conduce a una convergenza tra patol ogie neurologiche e
psichiatriche dando spazio a un “nuovo umanesimo scientifico, offrendo I’ opportunita di vedere come le
nostre esperienze ei nostri comportamenti individuali sono radicati in quell’ interazione frageni e ambiente
che plasmail nostro cervello.” [p. 47].

L’ autore, premio Nobel per la medicina grazie alle sue ricerche sui meccanismi biochimici che portano alla
formazione della memoria nelle cellule nervose, nel libro si propone di contribuire alla scopertadi cio chei
disturbi cerebrali rivelano sulla natura umana. Chiedendosi come nasca la nostra mente dalla materiafisica
del cervello, Kandel fariferimento alle connessioni molto precise con cui gli 86 miliardi di neuroni del
cervello comunicano traloro. L’ alterazione o I’ interruzione di quelle connessioni puo disturbarei processi
cerebrali che danno origine alla nostra mente e portare a malattie come la depressione, la schizofrenia, il
morbo di Parkinson. Dallo studio di questi fenomeni Kandel si propone di poter giungere ad approfondire la
comprensione di pensiero, sentimento, comportamento, memoria e creativita, tendendo a costruire unateoria
unificata della mente. Per farlo consideranel libro, in particolare, il ruolo delle emozioni e dell’ integrita del
sé, cercando le vie per la comprensione della depressione e dei disturbi bipolari [p. 75]. Si rivolge poi alla
capacitadi pensare e di prendere decisioni portandole a termine, approfondendo in questo caso e dinamiche
proprie della schizofrenia [p. 107]. E poi lavolta dellamemoriae di quello che Kandel chiama“il deposito di
se’, dovel’autore investe in particolare i risultati della suaricerca per comprendere lademenza [p. 133].
Come avevafatto in due altri libri di particolare importanza, L’ eta dell’ inconscio. Arte, mente e cervello
dalla grande Vienna ai nostri giorni (2016), e Arte e neuroscienze. Le due culture a confronto (2017),
entrambi pubblicati in Italia da Raffaello Cortina Editore, nel capitolo sesto del libro Kandel s rivolge a
guellache egli chiama“lanostra creativitainnata’, cercando di vagliareil rapporto trai disturbi cerebrali e
I"arte [p. 159]. L’ attenzione a sistema sensori-motorio portal’ autore a considerareil ruolo del movimento
nella costruzione della nostra esperienza e, in particolare, aporre il movimento in rapporto alla patologia di
Parkinson e allamalattia di Huntington [p. 187]. Uno degli approfondimenti piu rilevanti del contributo di
Kandel riguarda I’ interazione fra emozioni coscienti e inconsce, analizzate in rapporto all’ansia, allo stress
post-traumatico e ai fallimenti nel processi decisionali [p. 207]. Su questi temi I’ orientamento seguito

dall’ autore e quello formulato da Antonio Damasio e, quindi, la distinzione tra*“emozione” intesa come
componente comportamental e osservabile, inconscia, e “sentimento” con riguardo all’ esperienza soggettiva
dell’emozione. La struttura del desiderio, il principio di piacere eil libero arbitrio sono studiati dall’ autore
per associarli alle dipendenze, alaloro genes e alle loro molteplici manifestazioni [p. 233]. Cosi come viene
affrontata la differenziazione sessuale del cervello in rapporto al’identita di genere [p. 251], per concludere
con quello che Kandel chiamaiil grande mistero del cervello: la coscienza[p. 269].

La prospettiva di Kandel e dichiarata: egli ritiene che il suo percorso di ricerca abbia dimostrato che

I" apprendimento e |’ esperienza modifichino le connessioni trai neuroni cerebrali e che siamolto probabile
che, “illuminando sempre piu funzioni cerebrali, I'imaging cerebrale ci permetta primao poi di scoprire una
base biologica per I'individualita della nostra vitamentale.” [p. 298].



A questa visione e a questo approccio, incentrati sull’ affidamento all’ orientamento scientifico che cerca di
spiegare il mentale el fisico come unita, andando oltre i dualismi, fa da contrappunto di particolare intensita
e profonditail percorso tracciato da Siri Hustvedt che, pur mantenendo un rigore analitico costante e pur
riconoscendo la necessita di superare i dualismi, sostiene:

“Alcune semplificazioni fungono daveicolo per la scoperta; d’ altra parte, pero, alcune rischiano di eliminare
Cio che pit conta” [p. 154]. Il problema mente-corpo che staal centro degli interessi di Hustvedt riceve
certamente dalla simulazione e dalla riduzione un contributo conoscitivo fondamentale. La studiosa, infatti,
scrive: “Lasimulazione richiede semplificazione e sarebbe e sarebbe sciocco rifiutare la semplificazione o la
riduzione come strumenti scientifici. Come i ballerini ritagliati di Matisse sembrano descrivere la musica del
corpo umano, un modello semplificato puo rivelare alcune caratteristiche essenziali del soggetto di studio.
Nella scienza e nell’ arte, lariduzione all’ essenza spesso € piu rappresentativa della descrizione barocca dello
stesso oggetto o della stessa storia.” [p. 153].

E tuttavia Hustvedt mette in evidenzaanche i limiti di quello che chiama*“il classico modello delle
neuroscienze” nel cercare di comprendere cosa significa essere umani. Anche perché pare che siaimportante
distinguere “cosa significa’ un essere umano da“cosa €’ un essere umano, se i considera che per un essere
simbolico quale noi siamo all’ essere si giunge attraverso laricercadel significato, |’ espressione di aspettative
el attribuzione di significato. Il classico approccio neuroscientifico mantiene distinti i livelli che aleggiano
uno sopral’ altro. In basso c¢i sono i neuroni, soprai neuroni la psiche e sopra, o oltre, o attorno alla psiche,
c'eil sociale. come questi trelivelli si incastrino resta un mistero. Inoltre il modello e essenzial mente statico.

Quello che spesso rimane in ombra € la storia dello sviluppo del sistema nervoso, la storia dell’ attaccamento,
dellamemoria e della parente stretta della memoria, I'immaginazione.” [p. 245]. Hustvedt commenta: “E
affascinante vedere in quale misurai modelli teorici non solo generano pensiero malo limitano”. Seil
condizionamento e inconscio e |’ aspettativa & conscia, rimane da comprendere come si manifesti la
connessione frale due dimensioni, come cioé si producal’ azione del mentale sul fisico e come si realizzi

I’ autoregolazione attraverso lamemoriainconscia. O € larelazione che, nella nostraintersoggettivita
cogtitutiva, mediante la memoria e I’immaginazione, produce quella che Tronik chiamal’ espansione diadica
della coscienza? Nella complessita di queste questioni si aprono spiragli come quelli relativi agli
approfondimenti del modello dell’ effetto placebo, laddove si verificacheil contesto psicosociale che
circondail paziente produce un’ attivitain cui |’ aspettativa interagisce con diversi sistemi neuronali eil
contesto finisce per diventare il paziente. Capire come le idee divengono persone e come le molecole
divengono messaggio € un compito affascinante quanto lontano dalla realizzazione, come sostiene Hustvedt.
Lastrada dafare e tanta e forse lavorare sui pochi punti di accordo puo aiutare a percorrerla. “ Se ¢’ é una cosa
Su cui oggi gli scienziati concordano € che esiste un inconscio”, scrive, “e molto di quello che fala nostra
mente accade alivello inconscio. Laloro concezione dell’inconscio di solito si distacca da quellafreudiana, e
ci sono molte controversie su come funzioni nella pratica questa grande realta sotterranea; nessuno, pero,
discute piu sul fatto che esista e non possa essere ignorata’ [p. 253].

A produrre un rovesciamento necessario nel considerare come siamo fatti e come ci comportiamo concorre
un approfondimento sui temi dell’inconscio o degli inconsci.

Se, infatti, s parte da un assunto implicito di base cheritiene eccezionali erari i “contenuti mentali di cui non
siamo consci” [P. Legrenzi, C. Umilta, Molti inconsci per un cervello. Perché crediamo di sapere quello che
non sappiamo; p. 15], non si puod che arrivare a trattare come eccezionale tutto cio che conscio non é.

Applichiamo gquesto ragionamento ai modi in cui oggi una certa psicologiae |’ economia, con qualche
inopportuno avallo delle neuroscienze, considerano I’ inconscio o, potremmo dire, Sl accorgono
dell’inconscio.



Se ci fosse bisogno di comprendere la complessita del rapporto che abbiamo con la conoscenza, basterebbe
farsi alcune domande a partire dal libro di Legrenzi e Umiltain cui gli autori, giunti al riconoscimento
dell’inconscio, che s affrettano a distinguere come “cognitivo”, propongono di essere approdati a una meta
della conoscenza del nostro comportamento.

Perché abbiamo considerato come una scoperta larazionalita limitata se un atro tipo di razionalita non
I” abbiamo mai avuto? Come mai siamo capaci di concepire quello che non ¢’ €, unarazionalita olimpicae
decisioni perfettamente razionali basate su una completa padronanza di noi stessi?

Da studiare e comprendere € come, e possibilmente perché, abbiamo inventato la razionalita olimpica. Quale
proiezione € alla sua base e come mai si € affermata quella convinzione, come accade del resto per
I’invenzione del sacro o per I'invenzione di cio che non esiste.

OracheI’inevitabile riconoscimento dei limiti dellarazionalita e dell’inconscio o degli inconsci si affacciaal
riconoscimento di una certa psicologia e perfino dell’ economia, viene da chiedersi dove si € prodotto il gap
paradigmatico e perché.

Si puo tentare una risposta, posta primain termini semplici per cercare poi di approfondirla:

¢ |lapsicologia e rimasta e tuttora mostra di rimanere prigionieradi un paradigma mentaistae
individualistico, trascurando il corpo e’ intersoggettivita; né il comportamentismo, néil cognitivismo
hanno avuto attenzione per i sistemi emozionali e per la dimensione incarnata e relazional e del
comportamento, lasciando in fondo ai margini contributi fondativi come quelli, ad esempio, di William
James, di Lev Vigotskij o di Jerome Bruner;

¢ |’economia, che pure si € avvalsa ad un certo punto di una certa psicologia per sostenere lacrisi
evidente del proprio paradigma basato sull’ uomo economico razionale, a quale psicologia hafatto
riferimento? Proprio a quella psicologia che assume a riferimento “ un-maschio-medio-occidental e-che-
gioca-a-carte-da-sol 0-e-sceglie-shagliando-ogni-tanto”. Non e difficile rendersi conto che cio sia
avvenuto per affinita e vicinanza di quella psicologia cognitivista che corrispondeva all’ epistemologia
newtoniana e meccanicistica propria dell’ orientamento dominante dell e discipline economiche neo-
classiche. Nonostante gli sforzi di premi Nobel come Herbert Simon, Daniel Kahneman, Richard
Thaler, quel paradigmaresiste e genera anche effetti di ritorno sulla stessa psicologia di cui obtorto
collo s avvale.

Faun poco impressione aloratrovars di fronte allo stupore di Legrenzi e Umilta (non sappiamo dal libro,
peraltro, chi del due autori ha scritto i capitoli ei paragrafi) che si accorgono che non il caso di parlare di
“razionalitalimitata’, per il semplice fatto che quella e larazionalita e siamo stati solo noi a presumerne

un’ altra, olimpica e assoluta, rispetto alaquale larazionalitaincarnata di cui disponiamo ci apparivalimitata.

Lasensazione che si haleggendoil libro e di due avventori che giungessero oggi araccontarci che eélaTerra
chegiraintorno a Sole, nel sistema solare, senzainterrogarsi su come fosse accaduto di presumere il
contrario; quellasi, una bella questione da spiegare.

Che vi fossero piu cosein cielo ein terradi quante ne considerassero i paradigmi della psicologia mentalista
eindividualistica e I’ economia neoclassica, per dirla con Shakespeare, era noto da tempo.

Per queste e altre ragioni € un bel lapsus che I’ ultima citazione del libro sia quella del Thomas Kuhn della
Struttura delle rivoluzioni scientifiche, dove com’ € arcinoto si evidenzialatenaciadel paradigmi dominanti a



persistere alle loro falsificazioni con risvolti di evidenti esercizi di potere nell’ evoluzione della conoscenza e
della scienza.

Ci vogliono evidentemente altri strumenti per comprendere quelle resistenze e quelle difese a cambiare idea
di fronte all’ evidenza. E s tratta, con ogni probabilita, proprio di strumenti e variabili che ancora unavolta
non si vogliono considerare, come se la psicologia del profondo e la dimensione incarnata, relazionale ed
emozionale del comportamento umano fossero un tabu non frequentabile; come se I’ embodied cognition ela
risonanzaincarnata (I’ embodied simulation proposta da Vittorio Gallese e lo spirito critico fecondo di Siri
Hustvedt) che ci indicano larilevanza dell’ intersoggettivita, non ci conducessero a un campo di ricerca che,
mentre esercitail dubbio, non smette di considerare il monito di Shakespeare richiamato prima: “Vi sono piu
coseincielo einterra, Orazio, di quante se ne sognano nellavostrafilosofia’ [Amleto].

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




PAOLO LEGRENZI
CARLO UMILTA

MOLTI INCONSCI
PER UN CERVELLO

Perché crediamo di sapere quello che
non sappiamo



