
 

Cristopher Lasch: consumo, politica ed ecologia 
Nello Barile
14 Gennaio 2019

Tornare a leggere Cristopher Lasch dopo anni, grazie alle riedizioni di Neri Pozza, è un’esperienza
illuminante. Nonostante l’insieme di trasformazioni tecnologiche, organizzative e di mercato che hanno
totalmente modificato la nostra cultura del consumo, il suo Io minimo ci spiega alcuni passaggi fondamentali
per capire la vita nelle società globalizzate. Riprendendo alcune tracce già solcate in La cultura del
narcisismo, in questo libro Lasch si cimenta con la relazione tra consumo e identità sociali, anticipando sotto
vari aspetti la più rigogliosa produzione scientifica di Zygmunt Bauman (come sostiene Marco Belpoliti), in
fatto di tempismo ma anche, forse, in fatto di profondità analitica. Il mix già sperimentato dai francofortesi
tra una critica sociale del sistema e una lettura psicoanalitica delle strategie del desiderio è ancora un tratto
distintivo di questo lavoro che non rinuncia a recuperare altri classici della sociologia, tra cui il Goffman di
Asylums. Lo sguardo da conservatore di sinistra del sociologo americano ci aiuta a cogliere i paradossi della
modernizzazione che, con pochi decenni di distanza, sono diventati i paradossi della globalizzazione. Come
ad esempio l’esperienza dolorosa che l’individuo vive a causa dell’insopportabile senso di libertà, in base al
quale egli percepisce di poter scegliere tra una gamma crescente di alternative, nella consapevolezza che tale
vastità aumenta il suo senso di insoddisfazione.

 

Ovviamente tale dispositivo lavora non solo in termini spaziali (l’aumento dell’offerta) ma anche e
soprattutto in senso temporale. Grazie all’obsoletismo (tema ripreso appunto da Bauman), il soggetto è
indotto a scegliere e ad abbandonare dopo poco l’oggetto che ha scelto in funzione di un livello superiore di
soddisfazione (o di insoddisfazione). Questo movimento pone una questione fondamentale: esso definisce la
modernità come capacità di imprimere dinamismo alle cose e alle persone. Si tratta dunque di un sistema
“polemico” (avrebbe detto anni fa Baudrillard), che utilizza la superficie delle immagini provocanti (alla
Stuart Ewen), per attivare il desiderio nei consumatori e dirigerlo verso determinati oggetti. Ma Lasch
aggiunge a tali analisi una chiave di lettura per così dire fenomenologica, in base alla quale il desiderio non è
solo attivato dalle immagini pubblicitarie e dei consumi. Il sistema delle merci dà anzi la sensazione di
esistere solo in funzione del desiderio dell’individuo. In questo sta la portata critica del pensiero laschiano.
Come quando, riprendendo Hanna Arendt, il sociologo riflette sul passaggio marxiano dal valore d’uso al
valore di scambio come chiave di una trasformazione ontologica del rapporto tra oggetti e individui: “gli
articoli prodotti per l’uso, d’altro canto, senza alcun riguardo per la loro vendibilità, esauriscono la loro
funzione solo quando sono stati completamente consumati” (p. 24). Parliamo ovviamente delle forme di
produzione tradizionali, artigianali, comunitarie, che dispongono pertanto di un certo grado di “oggettività” e
di “autonomia” dal soggetto, fungendo quasi da stabilizzatori dell’identità. Al contrario, quelli prodotti per lo
scambio dispongono di una vena polemica capace di impattare sul senso di identità delle persone, creando
una sorta di democrazia ontologica sulla base della quale cose e persone sono investite da un movimento
analogo. Secondo Lasch in passato “la parola identità si riferiva sia alle persone che alle cose” mentre nella
società moderna “entrambe hanno perduto la loro solidità, la loro determinatezza e continuità” (p. 25).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cristopher-lasch-consumo-politica-ed-ecologia
https://test.doppiozero.com/nello-barile


Anticipando il tanto discusso concetto di liquidità, Lasch insiste sul tema dell’identità facendo riferimento a
parecchie immagini consolidate nell’immaginario di massa, come lo “specchio” che trasforma quasi
mcluhanianamente “il mondo degli oggetti in una proiezione e in un’estensione dell’io” e allo stesso tempo
trasforma il “soggetto in oggetto” (p. 24). Senza dover scomodare concetti classici come quello di
alienazione o di mercificazione, l’analisi che Lasch sviluppa sul rapporto tra le cose e le persone è a ben
vedere attualissima, nonostante i suoi continui riferimenti alla società di massa. Essa è addirittura applicabile
anche al nostro mondo totalmente pervaso dai dispositivi della comunicazione digitale. Come nuovi specchi,
gli schermi dei nostri smartphone svolgono una funzione analoga e ancor più radicale (come appunto Le
tecnologie radicali di Adam Greenfield). Parliamo di un regime di obsolescenza ancor più serrato in cui il
valore d’uso degli oggetti pare essersi totalmente dissipato nella continua necessità di aggiornamento dei
sistemi operativi e delle app. Ma anche in questo caso la vera obsolescenza è quella che investe il soggetto
che è modificato psicosomaticamente dalle stesse tecnologie cognitive e di personalizzazione che sembrano
ritagliate sul suo profilo individuale. Il nesso tra identità, consumo e democrazia rappresenta pertanto
l’aspetto più rilevante di questa riflessione.

 





 

Talmente attuale da poter essere collegato alla trasformazione della politica imposta oggi dai nuovi
populismi. Nell’ammissione piena di scoramento dell’autore difatti “nessuno si interroga sullo svilimento del
concetto di democrazia che viene ridotta, in pratica, a un esercizio di scelte di consumo. Nessuno pone in
questione l’equazione che assimila la personalità alla capacità di interpretare una varietà di ruoli e di
assumere una serie infinita di identità scelte a piacimento” (p. 44). Dunque il problema non è solo il rapporto
tra politica e consumo ma anche la capacità di relazione tra la personalità e la moltiplicazione struggente di
ruoli sociali che più recentemente ha raggiunto un livello paradossale e parossistico nell’ambizione a voler
coniugare tutto e il suo opposto, producendo uno stile di vita contraddittorio e psicologicamente deflagrante
(che discuto nel mio La mentalità neototalitaria, Apogeo 2008). Lasch prosegue il suo lavoro di demolizione
dei pregiudizi teorici esaminando analiticamente diversi ambiti del sapere e della vita pubblica. Tra questi
sceglie come obiettivi polemici i cavalli di battaglia di una visione ascendente e creativa che secondo altri
autori avrebbe dovuto rigenerare la politica dal basso, ovvero la questione dei diritti civili e dei movimenti
controculturali. 

 

La società di massa non è solo il contesto a cui fa riferimento l’analisi di Lasch ma anche la cifra che informa
tutto il suo ragionamento. Per questo motivo nel capitolo sulla “Mentalità della sopravvivenza” e nelle
“Lezioni sull’Olocausto” egli insiste, forse un po’ eccessivamente, sul ruolo paradigmatico della Shoah
nell’informare alcuni aspetti chiave della società e della cultura di massa. Il culto della sopravvivenza difatti,
che nasce da una sorta di darwinismo sociale molto diffuso tra i businessmen, è riconfigurato nel recinto
goffmaniano delle istituzioni totali di cui l’azienda sarebbe una coerente prosecuzione. Non più dunque la
sopravvivenza del più forte ma quella del più debole che come nei lager è costretto a sviluppare strategie di
resistenza a una macchina atroce e totalitaria.

 

Una “banalità della sopravvivenza” che è rappresentata esemplarmente dall’immagine finale di Pasqualino
Settebellezze di Lina Wertmüller riletta da Vincent Canby (p. 63) secondo cui il sopravvissuto ha scoperto
che “l’idealismo è perdente”. La medesima logica pragmatica, anti-idealista e anti-eroica pervaderebbe
insospettabilmente altri contesti, come quello del pacifismo contro cui Lasch muove una critica ancor più
serrata. Secondo l’autore, l’ammissione che “non c’è nulla per cui valga la pena morire” è condivisa sia dal
movimento pacifista sia da quello ecologista (p. 66). Tale concezione richiama difatti quella che emerse nel
dialogo tra Mumford e un “liberale” che sosteneva che “tutto il tempo guadagnato al godimento privato gli
sembrava un successo” (p. 65) e che quindi occorreva se non evitare perlomeno procrastinare il più possibile
l’eventualità di una guerra proprio per far vivere la popolazione il più possibile. Al di là della lettura
idealistica di Lasch, che segue Mumford secondo cui “una vita sacrificata al momento giusto sia una vita ben
spesa” (p. 65, 69), ciò che più ci colpisce è il modo in cui il conservatorismo illuminato di Lasch anticipi
l’avversità all’ecologismo tipica di alcuni populismi contemporanei ma utilizzando argomentazioni ben più
sofisticate di quelle dei populisti. Nella parte finale del testo difatti emerge una posizione davvero alternativa
dell’autore, sia nei confronti della società “strumentale”, industriale e dei consumi, sia dei movimenti di
emancipazione che hanno grande valore nell’aiutare a ripensare la politica, ma che inciampano nei medesimi
ostacoli ideologici che vanno criticando. “Credo negli obiettivi di questi movimenti e mi unisco a loro nella
richiesta di un rinnovamento delle forze politiche, nell’abbandono delle vecchie ideologie politiche…

 

Una nuova politica di tutela deve fondarsi su solide basi filosofiche e non su una critica della ragione
strumentale che si estende a ogni forma di attività rivolta a uno scopo. Deve fondarsi sul rispetto, e non
sull’adorazione mistica della natura” (p. 27-28). I movimenti degli anni settanta (in primis l’ecologismo ma
anche il femminismo) sono per l’autore vittime della stessa sindrome narcisista che essi mirano a contrastare.



Entrambi infatti, anche se in modo speculare, accettano il primato della ragione strumentale come separata da
una dimensione pratica. Il partito di Narciso, a cui del resto aderiscono inconsapevolmente, è troppo vocato
alla “privatizzazione e alla banalizzazione delle idee morali” e pertanto non è in grado di “aggredire in modo
organizzato le difficoltà ecologiche e morali in cui si trovano le nazioni moderne” (p. 229). Ciò che il
pensiero critico ecologista, femminista ecc. non riesce a comprendere della società dei consumi è il fatto che
quest’ultima corrisponde perfettamente a un desiderio di spiritualità dell’uomo moderno che nel frattempo è
passato dalla centralità biologica dei bisogni a quella simbolica dei desideri. Ne consegue che è “pertanto
inutile esortare l’uomo a rinunciare ai piaceri materiali a favore di un’esistenza più spirituale” perché proprio
“il lato spirituale dell’esperienza… fa sì che egli desideri più di quanto gli sarebbe sufficiente” (p. 230). Il
tentativo di superare la contrapposizione tra il nichilismo della tecnica e il misticismo della controcultura,
colloca Lasch in una posizione altra che egli cerca di sostanziare ricorrendo alla tradizione del pensiero greco
e in particolare al concetto di phronesis. Ovvero a una ragione pratica non schiacciata sul rapporto mezzi/fini
imposto dall’agire tecnico, che ha come fondamento una moralità concreta della persona rispetto alla
comunità. Una soluzione alquanto improbabile già quando usciva il libro nel pieno del decennio reaganiano,
travolto dalla nascente vulgata neoliberista ma anche da rigurgiti di populismo neo-comunitario, come
spiegato perfettamente dallo stesso Lasch in Il paradiso in terra (si veda la mia recensione per doppiozero). 

 

Oggi, la soluzione proposta dall’autore per sanare questo immane conflitto culturale è in effetti seguita da
orientamenti politici che fanno di tutto per definirsi “postideologici”. Come ad esempio gli stessi populismi
che, al di là delle etichette sbiadite di destra e sinistra, si distinguono soprattutto rispetto a questioni
specifiche. Rispetto alla questione ecologica, essi si dividono in quelli che la rinnegano totalmente e quelli
che invece intravedono nella decrescita felice una possibile risoluzione pragmatica del problema (dunque né
mistica né romantica come i vecchi movimenti ma più vicina alla soluzione laschiana). L’ossessione per la
semplificazione della complessità che accomuna le formazioni populiste potrebbe dunque assomigliare alla
soluzione del Nostro se non fosse che il tentativo di risolvere questioni complesse si scontra invece con
dinamiche di polarizzazione che investono dall’interno gli stessi movimenti citati. Per questo oggi la
soluzione laschiana pare ancor più disperata, visto l’acuirsi dei conflitti interni al processo di globalizzazione,
nonché la polarizzazione economica, cognitiva, comunicativa e sociale che pare essere la cifra della nuova
epoca. In questa società iper-polarizzata e dominata dalla forma logica dell’aporia, l’idea laschiana di una
nuova phronesis rischia di essere troppo ottimista o forse ancor più elitista delle stesse élite che egli in varie
occasioni ha criticato. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/materiali/christopher-lasch-sulla-strada-il-nessun-dove
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



