
 

Houellebecq, Serotonina 
Luigi Grazioli
21 Gennaio 2019

 

La Serotonina del titolo dell’ultimo romanzo di Michel Houellebecq (trad. it. V. Vega, La nave di Teseo, p.
332) è quella sintetizzata da un farmaco di nuova generazione, il Captorix, che viene prescritto al
quarantaseienne Florent-Claude Labroust, il suo protagonista narratore, per permettergli di affrontare una
crisi depressiva che l’ha colto da quando ha deciso di sparire da tutto e tutti, in primo luogo dall’ultima
giovane fidanzata, la giapponese Yuzu, dopo aver scoperto la sua predilezione per rapporti sessuali di gruppo
(i cosiddetti gangbang) e persino con animali, diffusamente descritti a partire da video incautamente lasciati
sul suo pc dalla ragazza.

Il Captorix “non dà alcuna forma di felicità, e neppure di vero sollievo” ma “trasformando la vita in una serie
di formalità […] aiuta gli uomini a vivere, o almeno a non morire – per qualche tempo.” Tutto bene quindi.
Se non che uno dei suoi affetti collaterali è che blocca la produzione del testosterone, con conseguente
inibizione della vita sessuale, che per Florent è praticamente tutto. A parte, o meglio: assieme all’amore, a cui
il romanzo vorrebbe elevare il suo canto. 

Serotonina è la storia del congedo di Florent dalle poche persone che ha amato o di cui è stato amico, come il
possidente Aymeric, abitante in un antico maniero in rovina (come la Francia?), nobile difensore dei
contadini e allevatori schiacciati dalla UE e dalla globalizzazione, per i quali sacrificherà persino la sua vita,
suicidandosi per protesta in una scena di rivolta sfociata in tragedia che ha poco a che fare con i Gilet jaunes,
a cui spesso è stata accostata. La non accettazione e la rivolta, di solito non violenta se non nel senso
dell’autodistruzione, sono due dei temi fondamentali di Houellebecq.

Florent ricorda i suoi vecchi amori, senza avere il coraggio però di incontrare Camille, quello più grande, in
un lungo viaggio verso il proprio “annientamento” attraverso una Francia rurale descritta in modo
ambivalente, come quasi tutto nello scrittore francese, tra affetto e disprezzo, nostalgia e condanna (quella
Francia che secondo una precedente profezia avrebbe dovuto essere stata già da tempo trasformata in un
parco a tema e residenza idilliaca da battaglioni di ricchi cinesi, dopo essere stata colonizzata da meno ricchi,
ma pur sempre benestanti inglesi pre-Brexit, e americani e tedeschi e russi). Il tutto infiorettato da massicce
dosi di sarcasmo e provocazioni che per molti, sesso escluso, costituiscono la principale attrattiva dei libri del
poeta e narratore francese, talvolta a discapito però della tenuta narrativa e artistica.

 

Facciamo un esempio, forse il più eclatante, della procedura di Houellebecq in questi casi: l’episodio di
pedofilia di cui il narratore è testimone. Il problema non è tanto, o solo, l’indugio compiaciuto sull’episodio,
quanto il fatto che dal punto di vista narrativo è inutile, e quindi dannoso, oltre che non privo di incongruenze
e stereotipi. La vicenda vede infatti come protagonista un personaggio alquanto prevedibile: il classico
tedesco maturo, solitario e dal fare sospetto, che però curiosamente si allontana dal suo bungalow nel deserto
villaggio turistico di proprietà di Aymeric senza chiuderlo e, peggio ancora, senza mettere nessuna password
al proprio pc, come già Yuzu con il suo, nonostante la presenza dei video che documentano i suoi incontri
quotidiani con una bambina del posto di dieci anni (ma sviluppata, per la sua età…). Le riprese sono poco

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/houellebecq-serotonina
https://test.doppiozero.com/luigi-grazioli


chiare, dilettantesche: è la prima cosa che Florent rileva, ciò che non gli impedisce poi di delibarne, con
l’orrore (e il brivido) di prammatica che persino lui si concede, e riportarne con accuratezza notarile tutti i
dettagli, per il lettore affezionato che certo di meno non si aspetterebbe, interrotto solo dal ritorno improvviso
e immotivato del crucco che era partito solo un paio d’ore prima equipaggiato di tutto punto come se avesse
avuto in programma di star via tutta la giornata. La sorpresa dà luogo a una scena quasi comica con i due,
reciprocamente terrorizzati, che non sanno cosa fare se non evitarsi. Florent in particolare si distingue per
vigliaccheria giurando ripetutamente che non lo denuncerà, prima di tornare di corsa a rinchiudersi nel suo
bungalow dove, dopo aver assistito alla fuga precipitosa del tedesco, a sera si addormenta senza troppi
affanni, per risvegliarsi il giorno dopo “di umore quasi serafico”.  Era necessario soffermarsi così a lungo sui
video per descrivere l’abiezione di entrambi gli eroi? Nemmeno Florent gode di sconti, ma se lui è questo
tipo di uomo, come si può poi prendere sul serio ciò che decreta, più che affermare, a proposito praticamente
di tutto? A meno che questa scissione tra comportamento, parole, pensiero e morale non sia il vero oggetto
del libro; o un modo possibile di leggerlo.

 

 

Sgravato il proprio personaggio della responsabilità diretta della pedofilia, Houellebecq lo può poi rivestire
dei panni del moralista che si indigna di quanto ha visto. Che in tutto il resto del libro ne dica di cotte e di
crude sulle puttanelle di 16 anni e anche meno, e sui gay e le donne “liberate” non è un problema. L’onore è
salvo.

Non meno superfluo è l’indulgere sul dettaglio del filmato di Yuzu (vabbé, ma quella è giapponese…) con
svariati animali che sembrano, dalle reazioni, più umani degli uomini. Del resto gli animali lo sono, più
umani degli uomini: i cani, ovunque in Houellebecq che ha dedicato loro pagine memorabili; e qui anche le
mucche; per tacere delle galline e dei pulcini gettati vivi nel tritatutto negli allevamenti-lager che non solo
Camille, ma tutti preferiamo non vedere, e nemmeno sapere che esistono, a riprova della nostra tenera
umanità. Che poi ci possa essere qualcosa di realistico e decisivo nelle descrizioni accurate di queste
performance erotiche, che importa? Chissenefrega del realismo (pure, rispetto a questo argomento, di quello
visionario, dato che Moresco nei Canti del caos a volte va ben oltre). Neanche questa insistenza ha senso
narrativo. Così come non ha grande rilievo sociologico quella su supermercati, hotel di varia categoria e



ristoranti che sembrano resoconti per Booking o la guida Michelin, o su oggetti con marche e dettagli tecnici
presi direttamente dal foglietto illustrativo, tutti con il loro bel nome, cognome, indirizzo e valutazione. Si
potrebbero ascrivere tutti a Florent, se non li ritrovassimo anche negli altri libri di Houellebcq.

Quando arriva a passaggi del genere, piuttosto numerosi, non è nemmeno più il rimando alla realtà che uno
legge, ma solo l’ulteriore refrain del repertorio houellebecquiano, dall’antieuropeismo, all’ironia sui bobos
radical-chic e politicamente corretti, dagli insulti a quegli idioti di ecologisti e di giornali di sinistra al cavallo
di battaglia dell’antisessantottismo e del maschilismo con conseguente disprezzo della donna e del genere
umano nel suo complesso. Nei libri precedenti gli eccessi erano spesso mitigati o relativizzati dalla pluralità
dei personaggi che se ne facevano carico, a volte in contrasto gli uni con gli altri, ciascuno con una sua
coerenza; in Serotonina ciò non avviene: se qualche contraddizione c’è, è tutta interna alla voce del narratore,
che non si cura affatto della compatibilità delle sue esternazioni, legate a un atteggiamento anarchico in
superficie ma reazionario di fondo (che certo in parte tutti noi maschietti abbiamo a volte la debolezza di
condividere) e soprattutto al ciclo degli umori, che tuttavia il Captoryx dovrebbe regolare. Ma passi: non è un
caso clinico che Houellebecq vuole descrivere (psicanalisti e psichiatri, pure loro, non godono dei suoi
migliori favori), ma un personaggio, cioè un essere individualissimo, anche se poi per l’autore magari
rappresenta l’idealtipo dello spregevole maschio bianco occidentale in inarrestabile e del tutto meritato
declino su cui ribatte con insistenza fin da Estensione del dominio della lotta.

 

 

Un discorso simile vale anche per gli altri cliché narrativi di cui il libro non è avaro. Se la nostra società è
cosiffatta e in siffatto modo da Houellebecq è stata narrata in tutti gli altri libri, perché ribadirlo una volta di
più? Repetita iuvant, è vero; specie per il portafoglio. Niente da eccepire su questo.



Perché è bensì vero che questa sarebbe la vita del mediocre Florent, ma la scelta delle scene da narrare e del
modo in cui lo sono è tutta dello scrittore, e tanto la scelta che il modo appunto degli stereotipi in più di un
caso sono, a partire dalla scena iniziale delle due ragazze alle prese con le gomme sgonfie della loro auto, con
trionfo di culi e tette come nelle commedie degli anni ’70 con Lino Banfi e Alvaro Vitali o con i capolavori
dei fratelli Vanzina più di recente, alla cui profondità di analisi sociologica, perlomeno in questi episodi,
Serotonina non ha niente da invidiare. Come parodia è un po’ tardi però (anche come parodia della parodia: il
postmoderno non è passato invano); ma se lo fosse, lo sarebbe ovunque, e non qui sì e là no; e viceversa se
non lo è, perché questo giustificherebbe ancor meno l’accumulo dei cliché senza segnali direzionali. La
decifrazione dell’ambiguità di cui secondo molti Houellebecq è maestro, non può essere rovesciata tutta sul
conto del lettore, mentre l’autore se ne starebbe dietro la nuvoletta a ridere tra sé. Ci sono strategie narrative
varie e sfumate, in merito.

 

Esplicito e categorico com’è, non stupisce che H. venda, e quindi piaccia o incuriosisca tanto. Vuol dire che
la manfrina della provocazione funziona ancora e che la trasgressione è sempre la benvenuta, cioè è
normalizzata.

A rafforzare l’attrazione del lettore contribuisce poi che i protagonisti, con trasposizioni appena laterali e
velate, condividano caratteri riconducibili alla figura pubblica e forse privata dell’autore, che ha espresso a
più riprese idee simili alle loro in innumerevoli interviste e nelle poesie. Il gioco con il proprio personaggio si
costruisce e rafforza in questo modo, lasciando sempre, ovviamente, l’uscita di sicurezza dell’invenzione,
della finzione con la sua logica ecc. (così ai personaggi si può far dire impunemente di tutto), ma insieme
ammiccando e denegando furbescamente, in modo anche divertente in certi casi, con il credito addizionale
della tenerezza che non si nega neppure ai cinici più inflessibili (perché anche loro, e anzi loro più di tutti
sono sensibili, disperati, soli, e compagnia bella…). Vedi in Serotonina a pag. 168 il discorsetto sull’amore
che salva: Florent ci crederà pure, come Houellebecq di sicuro, ma di parlarne in modo diverso da quello dei
rotocalchi non sembra capace. Non sembra a me, quanto meno. Magari è solo un mio punitivo difetto, una
certa aridità congenita (non diversa da quella di Florent, verso il quale mi è tuttavia difficile provare la
minima empatia), a rendermi poco sensibile alle storie d’amore, anche se copiosamente annaffiate di sesso. A
quelle narrate, intendo. Persino a quelle narrate benissimo, ammesso che sia possibile, come in molti mi
assicurano. Non mi è parso questo il caso però.

 

L’andamento della narrazione è quello di un resoconto piatto, senza sussulti, se non qualche rigurgito di
umorismo non di primissima qualità (colpa di Florent) o i soliti sfoghi e le non eccelse massime ciniche
(idem). Il resto è grigio e nel complesso squallido, come l’esistenza che narra (escluso il periodo di vero
amore con Camille, ovvio). Da questo punto di vista l’adeguamento espressione-contenuto su cui insiste la
vulgata estetica è perfetta. La banalità del discorso e del protagonista favoriscono però il distanziamento del
lettore. È meglio non dirlo a Houellebecq, ma in questo, certo senza sospettarlo, è brechtiano. Chiunque può
trovare motivi di somiglianza, cose che ha provato o vissuto, ma c’è sempre una patina, sottile, quasi
invisibile, ma abbastanza ributtante che si interpone a impedire l’identificazione. Nella descrizione di questi
momenti, della solitudine nella camera d’albergo parigina o nelle varie case del viaggio in provincia il libro è
efficace. Il depresso medio ha molto in cui riconoscersi, tranne l’impulso, e tantomeno la voglia, di farlo. Il
grande depresso meno ancora: non ne ha la forza, oltre che il motivo. Già gli basta il suo. Immagino che
saranno in molti a capirmi.



 

“…e adesso eccomi lì, scrive Florent, uomo occidentale nella sua età di mezzo, al riparo dal bisogno per
qualche anno, senza parenti né amici, privo sia di progetti personali sia di veri interessi, … privo in fondo sia
di motivi per vivere sia di motivi per morire”, in preda alla stessa “anestesia emotiva e amorosa” che Nelly
Kaprièlian, (Houellebecq, L'Herne, 2017, p. 130) rileva in Jed dopo la partenza di Olga, in La carta e il



territorio e si può ritrovare in tutti gli altri personaggi di Houellebecq dopo la fine dei loro amori. È sempre
la donna che li lascia (o muore); però sono sempre loro (o quasi) a provocare l’abbandono. In genere per
seguire l’impulso erotico momentaneo, che per i maschi, secondo l’esperto autore francese, è irresistibile
quanto dannoso per i sentimenti, da cui pure si vorrebbe separato. Prima o poi non resistono a non fare i
cretini con altre donne e la frittata è fatta. Vedi appunto la fine dell’amore con Camille, nonostante questa gli
abbia garantito per 5 anni (un record!) una totale consonanza coronata da sesso frequente generoso e gioioso,
cioè una vera e compiuta felicità, che sarà poi rimpianta per tutta la vita. L’amore in Houellebecq ha un solo
colpo in canna, che basta a distruggere però. Ciò che resta è dolore. L’abbandono, la caduta nella derelizione
e la perdita del desiderio, la cui descrizione è occasione di pagine anche molto riuscite.

 

Il Captorix toglie il desiderio, che, secondo una tradizione filosofica e sapienziale che culmina in
Schopenhauer (vedi In presenza di Schopenhauer, trad. it V. Vega, La nave di Teseo, 2017), è ciò che fa
soffrire, perché deriva da una mancanza; ma che è anche ciò che, soddisfatto, dà il piacere, la felicità, un
senso al vivere. Quindi, se soddisfatto non può essere, per qualsiasi motivo, come l’invecchiamento precoce
avvertito da Florent e la depressione, meglio metterlo a tacere (ci sarebbe anche la religione, il misticismo,
ma non funziona con lui, per il momento); tuttavia una volta ridotto al silenzio, si sfalda pian piano tutto il
resto. E nonostante il Captorix come principale effetto positivo abbia quello di togliere la voglia di suicidarsi,
è proprio il suicidio l’unica soluzione a lungo andare. La prima voglia che compare dopo la scomparsa di
tutte le voglie è quella di morire.

 

La disillusione che ne deriva prende le sembianze della lucidità, del definitivo disincanto. Si tocca il fondo
delle cose. Sembra che il meccanismo insensato del mondo sia finalmente visibile in tutta evidenza, nella sua
verità che d’ora in poi illuminerà crudamente ogni cosa e gesto e sentimento e valore. Il vecchio buon
nichilismo. È a partire da questo che Houellebecq e i suoi personaggi possono trinciare giudizi perentori a
tutto campo, come se davvero avessero analizzato e capito tutto. E in un certo senso così è, se ci si attiene al
rigoroso quanto ristretto riduzionismo determinista che sta alla loro base, nonché a quella del pensiero
dell’autore. Il quale funziona ed è convincente finché si resta al suo interno, cioè vi si aderisce a livello di
finzione narrativa e conseguente patto autore-lettore, ma può con la stessa chiarezza apparire del tutto
infondato e irritante non appena si fa un passo al di fuori e si adottano altri parametri e categorie. È per
questo che l’effetto, la ricezione e la conseguente valutazione dei suoi libri danno luogo a risposte così
polarizzate e radicali. Così facendo però, è la modalità stessa, l’intonazione e l’atteggiamento di fondo di
quei libri a essere, senza che ce ne si accorga, adottato, cioè a trionfare. Indizio sicuro di una certa forza,
minore in Serotonina, o quanto meno della loro capacità di seduzione.

 

Però attenzione, Houellebecq sa essere davvero ambiguo, e spesso non si riesce a decidere chi sia a parlare,
se solo il narratore o anche l’autore, e quindi di confonderli. È una trappola nella quale, pur accorti, si rischia
spesso di cadere, come è capitato a molti. Certe uscite sono, specie in Serotonina, davvero troppo banali e
stupide per attribuirle a uno dell’intelligenza di Houellebecq. La vera provocazione allora non sarebbe in ciò
che i narratori dicono, ma nel far credere che, per il loro tramite, l’autore dica ciò che davvero pensa
(ammesso che sia importante questo, e non la logica interna dei romanzi).

 

Ciò che attrae il lettore, preda, per citare Le particelle elementari, di “uno spiazzamento psicologico,
ontologico e sociale”, confuso, sballottato tra l’assenza di senso e la compresenza di tutti i sensi che di
conseguenza si elidono e annullano a vicenda, è proprio il suo tono perentorio dei narratori di Houellebecq, la
sicurezza ostentata nei giudizi di cui sono disseminati i suoi libri anche in assenza di motivazioni o analisi; è



il convincimento inflessibile, che può essere contagioso per chi fatica ad averne uno suo e a tenerlo saldo per
la minima cosa, incerto tra un’opinione e quelle opposte o alternative, senza coerenza, e spesso senza
nemmeno che questa assenza venga percepita o costituisca un problema, guidato solo dall'interesse e
dall’umore momentanei, che verranno negati il momento successivo, all’insorgere di altri micro-interessi e
ondate di umore. È anche ciò che lo rende sospetto e odioso, peraltro. Si vuole la verità, ma non si accetta che
ci venga sbattuta in faccia o venga a contrastare quella che si pensava di possedere. Meglio una verità dopo
l’altra dopo l’altra dopo l’altra. Ciascuna indubitabile. E Houllebecq è abilissimo a sciorinarle tutte, ciascuna
assolutizzata.

 

L’origine di questo tono perentorio affonda più spesso nel risentimento però, piuttosto che derivare da una
riflessione distaccata, come il cinismo vorrebbe far credere. Del resto Houellebecq, e non solo lui, trova
indispensabile il risentimento come motore creativo. In un’intervista a Lydie Salvyre (Herne, p. 264)
afferma: “trovo superba la letteratura del risentimento: l’individuo che sa di essere inferiore, che vuol fare
pietà, che esibisce le sue piaghe. […] Sono un manicheo congenito”.

Ma, a riprova del suo valore fondativo, si era già espresso in merito nella sua prima opera in assoluto Restare
vivi, e nel titolo del contemporaneo libretto dedicato a Lovecaft. Contro il mondo, contro la vita: “Sviluppate
in voi un profondo risentimento nei confronti della vita. Questo risentimento è necessario a ogni vera
creazione artistica. (…) //E tornate sempre alla fonte, la sofferenza. // Quando susciterete negli altri un misto
di pietà spaventata e di disprezzo, saprete di essere sulla buona strada. Potrete cominciare a scrivere” (La vita
è rara, Tutte le poesie, vol. I, Bompiani, 2016, trad. F. Ascari e A.M. Lorusso, p. 7).

 





 

Ma ora sembra che Houellebecq si sia imbolsito. La riserva di rancore si è esaurita, permangono solo sparsi
residui dovuti più che altro al mestiere e, dio ce ne scampi, all’abitudine. Come di maniera è lo sguardo sul
dettaglio della realtà, di solito molto acuto. La tentazione della saggezza, peraltro non sconosciuta già nelle
poesie, lo ha forse addolcito come persona, ma rischia di azzopparlo come narratore. Le massime di cui ogni
tanto Florent infioretta il suo discorso, sono perlopiù banalità dolciamare. “È la vita.” (È una citazione: p.
63.)

La strategia del rancore verso la vita forse non vale più. Forse è la vita a non meritare nemmeno quello. Si
alza bandiera bianca, si prende una pillola, e si aspetta che il discorso si chiuda da solo.

 

Più che un rappresentante del maschio occidentale nella sua fase di irreversibile declino, Florent alla fine non
è che la ripresa con minimi aggiornamenti di tutta una serie di personaggi otto-novecenteschi che agiscono
senza morale e/o vogliono sparire, nella lignée di Bartleby (il classico “Preferisco di no” ovviamente non
manca di comparire, a p. 294, quando la “corsa verso l’annientamento” del narratore ha cominciato a
precipitare). Solo che, come scrive efficacemente Johan Faerber in Houellebecq: Homais romancier
(Sérotonine), è “un Bartleby che ha deciso di parlare più di quanto si sarebbe mai pensato; che preferisce non
non parlare”, sparando senza ritegno su tutto ciò in cui la sua esperienza e i suoi pensieri si imbattono, ma
senza la solita forza, fosse pure quella della disperazione, né la tensione metafisica e la profondità sociologica
dei suoi predecessori. Florent è (la rappresentazione di) un uomo ridicolo e nullo, come lo sono gran parte dei
suoi pensieri, abilmente disposti nella scatola di un romanzo ben impacchettato e leggibile senza sforzo
alcuno, perché non fa che ribadire il risaputo. Saranno in molti a divertirsi a leggerlo. Poi potranno dire,
compiaciuti della propria lucidità: “proprio così”.

Proprio così.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://diacritik.com/2019/01/08/houellebecq-homais-romancier-serotonine/
https://diacritik.com/2019/01/08/houellebecq-homais-romancier-serotonine/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





