DOPPIOZERO

Martin Heidegger ei Quaderni Neri

Daniele Gorret
3 Febbraio 2019

“Tutti parlano, nessuno ascolta. Ognuno scrive, nessuno pensa’, scriveva Heidegger nel suoi Quaderni Neri,
Note I-V.

A gqualche anno dallaletturain traduzione italiana dei primi tre volumi (Riflessioni) e a qualche giorno
dall’ ultima pagina del quarto (Note I-V), in attesa del prossimo quinto tomo dei Quaderni Neri di Martin
Heidegger, s puo tentare un’impressione (0 unatempesta di impressioni) su questo lascito enorme
(quantitativamente e qualitativamente enorme) del “mago di Messkirch”’? Larisposta &, obbligatoriamente,
nel segno del dubbio. Si puo, s deve, con cautela ed entusiasmo insieme.

Innanzitutto, pero, il lettore italiano dovrarender grazie a chi (editore e traduttrice) gli hareso possibile la
lettura: il coraggio della casa editrice Bompiani nell’ affrontare una pubblicazione che richiedera anni di
impegno (che e facile prevedere non verra compensato in termini economici), il coraggio dellatraduttrice
Alessandra ladicicco che dasolasi € assuntal’ onere dell’impresa e I’ ha condotta con tuttal’ attenzione
immaginabile agli abissi linguistici dell’ originale.

Ed anche, preliminarmente, andra sgombrato il campo dai dubbi sulla necessita della pubblicazionein
tedesco e di conseguenza in traduzione dell’ opera, da prese di posizione per cui |’ edizione dei cosiddetti
Quaderni Neri sarebbe una semplice operazione di marketing intesa ariaprire querelles ormai superate
sull’autore, sul suo pensiero, sul suo peso politico dagli anni Trentain poi. Bastain veritalaletturadi
qualche pagina per intuire larilevanza di quei quaderni dalla copertina nera, per volonta dell’ autore rimasti
segreti per decenni ma— sempre per volonta espressa dell’ autore — da pubblicarsi dopo |a sua morte: altro che
testi superflui che nulla aggiungerebbero a quanto giasi conosceva (e a quanto conta) nell’ opera ddl filosofo;
il pericolo qui, se mai, e lasovrabbondanza degli stimoli offerti in cui il lettore —ancheil piu sagace —rischia
di smarrirsi. Perché natural mente ancora piu arduo sarebbe affrontare con successo |o studio di questi testi
senza una adeguata mappa del pensiero heideggeriano con le svolte ei sentieri interrotti e le contraddizioni
cheloincidono dai primi scritti fino a quelli dell’ avanzata maturita. 1 Quaderni — con laloro tonalita
“privata’ (atratti quas diaristica), con I'impressione di confidenze in assenza di confidenti — non solo
supportano la conoscenza delle opere pubblicate e aloro coeve ma— per circa quarant’ anni, dal 1931 in
avanti — chiariscono di unaluce atratti accecante il tortuoso percorso di un pensiero centrale per tutto il
Novecento. Con questi testi (e con ogni probabilita, con quelli ancorainediti della sua operatitanica),
Heidegger si conferma davvero se non un pozzo senza fondo, certo un pozzo filosofico abissale con cui &
impossibile non “farei conti”.

Di fronte atesti che, per loro natura, non si lasciano riassumere (quale testo davvero grande puo essere
riassunto?), possiamo tentare di disporre una serie di opposizioni su cui |’ estensore di questi manoscritti
circolarmente (ossessivamente) ritorna con variazioni — riprese, aggiunte, sottrazioni — durate decenni e tutte
segnate da accadimenti (pubblici, privati) che ne tatuano le direzioni di senso. Trale numerosissime coppie di
opposti che costituiscono I'impal catura dei Quaderni, eccone alcune, veri e propri nuclel tematici che


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/martin-heidegger-e-i-quaderni-neri
https://test.doppiozero.com/daniele-gorret

prendono sviluppo nelle migliaia di pagine del testo: essere(Sein)/ente semplicemente presente;
storia/storiografia; pensiero/macchinazione; silenzio/chiacchiericcio; i pochi/i piu; pensare e poetare/filosofia
e letteratura; il superfluo/il calcolo; il gratuito (lagratitudine)/ I’ utilizzabile; la grandezzalil colossale;
I"iniziale/il moderno; I’ essenziale/cio che da nell’ occhio; la poesialla metafisica; Holderlin/Goethe; pensiero
incal colante /prestazione; impronunciato/convenzionale; la natura/latecnica; il destinale/la moda; solitudine/
pubblicita; pensiero/giornalismo(assoluto); pensare/sapere; raro/abbondante; invisibile/pubblicizzato;
qualitd/quantita; originale/imitazione; Essere(Seyn)/Nulla; poeta/profeta;

radura(L ichtung)/adombramento(Beschattung); montagna(T odtnauberg)/citta(Berlino); nobili/calcolatori €,
naturalmente, Heidegger/Jaspers... Opposizioni in cui, appare evidente, il primo termine &€ sempre sotto il
segno dell’ autenticita e il secondo gli si oppone nel segno dell’ inautentico; in altri termini, Heidegger elabora
un universo di pensiero in cui |’ esercizio del pensiero € sempre un polemos per il quale éin gioco la sorte
stessa del mondo (occidentale e poi, sempre piu, globale). In questo lavoro — insieme sotterraneo ed evidente
— Heidegger ribattezza molti loci della filosofia, accoglie parole antiche attribuendo loro direzioni semantiche
inedite o addirittura opposte rispetto alatradizione, si esercitain quel vocabolario inconfondibile che sempre
piu gli saraproprio.

Il caso piu clamoroso di questo lavorio sullalingua e quello riguardante il termine sovrano dellafilosofia,
quello di “metafisica’ che, come € noto, in Heidegger designera sempre piu convintamente tutta la tradizione
filosofica occidentale (da Socrate in poi, Nietzsche compreso!) alargando di molto la connotazione ristretta
legata alla sua origine storica e all’ opera aristotelica, a punto da divenire I’ equivalente di “corso vincente
dellatradizione filosofica occidentale”, inglobando modernita e tecnica, e lasciando fuori solo i pensatori
“iniziali”: i Presocratici, appunto. Dominio “metafisico” di scienza-tecnica (la“Machenschaft”) e domanda
essenziae (la“ Seinsfrage”, ladomanda dell’ essere) ingaggiano allora una lotta mortale che non hapiu il suo
luogo di elezione nella decisione del singolo (come in Essere e Tempo) ma nella storia stessa del mondo. La
progressiva e plurimillenaria dimenticanza dell’ essere potra riuscire a un nuovo imprevedibile inizio dopo
quel “primo inizio” che fu proprio dei Greci all’ epoca di Eraclito e Parmenide. Ecco postala questione
suprema ed estrema che potra essere tentata solo nella solitudine e nel silenzio dei “pochi” (“unastirpe di
nascosti guardiani del silenzio”) perché solo nel tacere e nell’ estrema riservatezza potranno darsi I’ apertura e
laradura dell’ ascolto (non cercato e mai intenzionale) dell’ essere:

“L’inizio non éil frutto della graziadi questi pensatori (Anassimandro, Parmenide ed Eraclito, n.d.a.), con
cui operano in guesto o quel modo, a contrario: I'inizio e cio che fainiziare in questi pensatori qual cosa,
poiché li reclamain un modo tale da esigere daloro un arretramento estremo di fronte all’ essere.” (da
Parmenide, semestre invernale 1942-'43, trad. it. di Giovanni Gurisatti, Milano, 1999, p.41) .

Come nel lavori coevi degli anni *30-'40 e, se mai, in modo ancora piu compulsivo, nei Quaderni Neri pare
delinearsi una straordinaria “ Fenomenologia dell’ Impensato” per la quale la lingua fil osofica dominante,
impostasi in duemilacinguecento anni di storia occidentale, non pare attrezzata. Da qui, nei Quaderni, la
conquista di unalinguaaltra, sempre pit restiaa vocabolario della“metafisica’ e sempre piu vicinaalla
linguaessenziale e originariadel frammenti di quel primi pensatori.

Insieme a questa esigenzadi direin unalingua“nuova’ perché antichissima, troviamo pero in questi scritti
anche una pulsione — di direzione apparentemente opposta— verso la cronaca pit immediata, i fatti politici,
sociali, culturali, militari, addirittura verso le novita quotidiane dei giorni in cui |’ autore stende le sue

riflessioni, con unatendenza — caratteristica di Heidegger — ad accostare (afar cortocircuitare) macrostoria



del pensiero ontologico e microstoriadell’ attualita (tedesca, mondiale) che il filosofo sta vivendo. Storia
dell’ essere e notizie di cronaca collidono e s interpretano a vicenda con esiti talvolta paradossali: si vedano
le spiegazioni “ontostoriche” sull’ andamento della guerra, sui discorsi dei politici, sugli articoli dei giornali,
sulla catastrofe della Germaniatra’44 e’ 45... |l pensatore non si trattiene da arditi accostamenti che, se
paiono incongrui ed irrazionali, spiegano anche la fascinazione che esercita un pensiero per sua natura
totalizzante che non accetta la comprensione “iuxta propria principia’ di fatti abitualmente vissuti come “non
pertinenti le discipline filosofiche” () ma che tutto deve far rientrare in una visione onnicomprensiva del
reale. S legge, ad esempio, in una“riflessione” del 1939 in cui si tratta del soggettivismo da Cartesio a

Spengler:

“...s0lo nel xx secolo cominciail completo e concluso dispiegamento essenzia e della modernita— I’ intima
conseguenza di sono le ‘guerre mondiali’ —come lagaradi coloro che sono divenuti ‘liberi’ ‘ soggetti’
del mero voler ‘vivere'” (Q.N. 1938-1939, p.542)

einuna“nota’ scrittaaguerra conclusa:

“Per guanto tremende da sopportare siano la distruzione e la devastazione che adesso sopraggiungono Ssui
tedeschi e sullaloro terra natia, tutto questo non raggiungera mai |’ autoannientamento che ora, nel tradimento
al pensiero, minaccial’ esserci” (Q.N., Note I-V, p. 112).

E qui s innescail respiro anche politico dei Quaderni che tante polemiche ha generato e che rischia di
ridurre quest’ opera monumentale a una serie di passaggi da analizzare al microscopio delle convinzioni
ideologiche dell’ autore per eventuali condanne senza appello o, nel campo avversario, per le arringhe di
altrettanto convinti innocentisti. 1l rischio € cioé quello di assistere, con la progressiva pubblicazione di questi
volumi, a unariedizione piu 0 meno correttadi cio che gia e accaduto nell’immediato dopoguerra e non solo
per il filosofo tedesco ma per piu di uno scrittore europeo (il caso Céline tuttora aperto ne rappresentala
punta plateale con disfide “intellettuali” che di intelligente hanno davvero poco). Il rischio —giain corso —é
che Heidegger torni a essere terreno di cacciadei “profeti a contrario”, quelli che giudicano il passato
(complicato) alaluce del presente (anch’ complicato) con il facile giochetto del dito facilmente puntato.

L a conseguenza nefasta sarebbe che — come per I’ opera céliniana— “tutti” fossero a conoscenzadell’iniziale
adesione al nazionalsocialismo di Heidegger senza aver mai letto unarigadel filosofo, avendo trovato — con
lascusadel “poalitically correct” —un buon motivo per non affrontare un pensiero arduo e intellettualmente
assal impegnativo. Una cosa, quindi, guadagna a essere chiarita: Heidegger e la sua filosofia non possono
essere confusi con un qualsiasi pronunciamento ideologico di un qualsiasi ideologo degli anni *30-"40: chi lo
fao éin malafede (causaideologia) o in stato di non conoscenza di un’ opera vastissima e notoriamente “non
facile” (causa pigriziamentale). Le condanne tanto sbrigative quanto sommarie sembrano desiderare, per
Heidegger, uno specialissimo tribunale di Norimberga dove, a posto dei giudici nominati dalle potenze
vincitrici, ci fossero atrettanti filosofi sedicenti democratici.

A evitare sceneggiate di questo genere, ¢’ € un solo rimedio: leggere leggere leggere e studiare studiare
studiare...

L’ accusa € a volte vaga a volte precisa (anche troppo precisa), a volte singolare a volte plurale.



Heidegger sarebbe colpevole di aver aderito a nazionalsocialismo con il suo Discorso di Rettorato del * 33-

' 347 Questa operetta (L’ autoaffermazione dell’ universita tedesca) € — come ebbe adire il suo allievo Karl

L 6éwith —“un discorso di alto tenore filosofico e di grandi pretese, un piccolo capolavoro nellaformulazione
e nellacomposizione. Allaluce dellafilosofia € un’ opera straordinariamente ambigua... e chi lo ascoltaalla
fine non sa se deve prendere in mano la silloge dei presocratici curata da Diels o marciare con le S.A.”; chi
conosce questo Discorso non pud non apprezzare la puntualita (anche ironica) della definizione di Lowith: al
termine dellalettura, non sai se acquistarei frammenti dei presocratici nellapiu vicinalibreria o unirti ad un
corteo delle Sturmabteilungen... Ci troviamo nellafase politicamente entusiastica del rapporto con il neonato
regime che Heidegger caricadi illusioni tutte filosofiche e tutte heideggeriane, illusioni che |o abbandonano
guas subito tanto da spingerlo alasciare ben presto la responsabilita di rettore dell’ Universitadi Friburgo:



MARTIN
HEIDEGGER

/

NOLE -V

|QUADERNI NERT 1942/1948|




“L’autentico errore del ‘ Rettorato del 1933’ non fu tanto che io, come altri piu furbi, non riconobbi ‘Hitler’
nellasua‘essenza’ e nell’ epoca che segui me ne stetti da parte brontolando nell’ ambito della mancanza di
volonta—vale adire nello stesso ambito dei volenti —, bensi che credetti fosse arrivato il tempo di diventare,
non con Hitler ma con un risveglio del popolo nel suo destino occidentale, iniziali-storici.” (Q.N., Note I-V,
p. 149);

“L’errore del 1933 consisté nel fatto che non si riconobbe quanto poco preparate potevano essere le forze,
guanto poco storicamente appropriate, quanto poco libere nonostante il necessario dogmatismo” (lvi, p. 197).

Oppure Heidegger sarebbe colpevole di non aver condannato il regimefrail '34 eil *45? L’ accusa “tiene”’ se
aggiungiamo |’ avverbio “pubblicamente” perché “ privatamente”’ (nei Quaderni, appunto) scopriamo un
pensatore spesso critico (atratti anche sarcastico) nel confronti del nazionalsocialismo e dei suoi miti (il
“colossale” in ogni campo da Heidegger considerato segno di piccineriae non di grandezza; gli scritti del
teorico di regime Alfred Rosenberg; il razzismo nella suaversione biologistica; il culto di Wagner; i discorsi
del capo della gioventu hitleriana Baldur VVon Schirach che “non si prendono nemmeno piu sul serio”;
I"'incomprensione del pensiero di Friedrich Nietzsche; I’ entusiasmo per lamitologia eroica di Junger...).

O, infine, colpevole di non aver riconosciuto il suo “errore” politico dopo il *45? Su questo punto, I’ ultimo
volume dei Quaderni Neri finoratradotti in italiano e particolarmente eloquente: il libro —come si e detto —
interessa anche gli anni dell’immediato dopoguerra e ogni volta che accenna a discorso della*®nuova
Germania’, quella uscita disastrata e divisadal conflitto, Heidegger “ scandalosamente” parla di sostanziale
continuita col regime precedente: collocandosi da un punto di vista“alto”, quello del pensiero dalle lunghe
campate, attento a scorgere anche nell’ attualita |’ arco maestoso della storia dell’ essere, egli accostai due
sistemi politici (hitleriano e democratico) sottolineando se mai |a maggiore rozzezza del primo e lamaggiore
ipocrisiadel secondo:

“Non abbiamo bisogno di ‘ideali’ né democratici né fascisti; non abbiamo affatto bisogno di alcun ideale
politico, meno che mai perod ci servono I’ influenza morale e I’ educazione politicadi altri” (lvi, p.59);

“Gli antifascisti sono gli infiniti schiavi del grande fascismo in arrivo. Quello chein Americaein Russiasi
chiama democrazia’ (Ivi, p.332).

E proprio in nome della sua freddezza nei confronti del regime a partire dal 1934 che Heidegger si sente
autorizzato, nei suoi quaderni, ad apparire (se non atro di fronte a se stesso) come lineare oppositore della
“nuova’ Germania uscita dalla guerra.

Coerentemente Heldegger non credette mai nella democrazia, né primadel "33 né dopo il ' 45; la defini
sempre come “inganno” e inganno mondiale, causa ed effetto di Modernita e di Tecnica, concretizzazione
storicadell’“oblio dell’ essere”, corrispettivo politico dell’ affermarsi dell’* ente semplicemente presente”. “10
non sono un democratico, e unicamente per la ragione che non posso esserlo” avrebbe potuto scrivere di sé
ricalcando quanto scrisse del suo non-cristianesimo: “10 hon sono un cristiano, e unicamente per laragione

che non posso esserlo” (lvi., p. 266).



I nestricabilmente associato alle sue convinzioni “politiche” maancor piu inestricabilmente incuneato
(diremmo “incastrato”) nella sua ontologia, € il particolarissimo modo in cui Heidegger partecipa

dell’ antisemitismo tedesco. Oggi il lettore italiano puo disporre di un libro che costituisce un aiuto
nell’indagine di questo aspetto dellavitae del pensiero (e dellafamae del rigetto) del filosofo di Messkirch.
Si trattadi Heidegger e gli ebrei di Donatella Di Cesare (Torino, 2014 e 2016) tutto incentrato — come il
titolo dice — sui rapporti (personali e filosofici) cheil pensatore intrattenne con gli ebrei (nei piu diversi ruoli
di alievo, di maestro, di amico, di amante, di avversario), con latradizione ebraica, con il posto occupato
dall’ ebraismo nella storia tedesca ed occidentale. Sullavexata, anzi vexatissima quaestio, |’ autrice, partendo
proprio dai Quaderni Neri, ci conduce in un periplo attorno al continente dell’* antisemitismo filosofico” a
suo modo specifico rispetto al’ antisemitismo teologico (Lutero!), aquello delle credenze popolari e aquello
piu strettamente politico (Mein Kampf). Da Kant a Nietzsche passando per Hegel lafilosofia tedesca ha
diversamente trovato nellafigura dell’ ebreo e nelle vicende della diaspora la propria pietrad’ inciampo e I’ ha
diversamente collocata all’ interno del propri sistemi di pensiero. Tappa finale di questa vicenda storico-
ideologica, in Heidegger I’ ebreo viene ad assumerei tratti “figurali” dell’ uomo sradicato (senza suolo e senza
mondo), incapace di ascoltare |’ essere perché tutto immerso nell’ avventura dell’ “ ente semplicemente
presente” che e poi I" universo della modernita, della scienza, dellatecnica, del pensiero calcolante. La colpa
per eccellenza del popolo tedesco non e per I’ Heidegger del “dopo Auschwitz” quella della persecuzione e
dellavolonta di annientamento degli ebrei e dell’ ebraismo, mail misconoscimento del proprio destino
ontostorico:

“Non sarebbe, forse, ad esempio, il misconoscimento di questo destino — che non ci apparteneva, e non
sarebbe forse il discredito dellavolonta del mondo — se pensato in base a destino, una‘colpa ancorapiu
essenziale e per giunta una ‘ colpacollettiva’, la cui grandezza, nell’ essenza, non pud nemmeno essere
misurata sull’ orrore delle ‘ camere agas —; una colpa piu inquietante di tutti i ‘crimini’ pubblicamente
‘stigmatizzahili’ — che certo in futuro nessuno potra mai scusare? ‘Si’ haun’idea del fatto che orail popolo e
la nazione tedesca sono un unico campo di concentramento —come ‘il mondo’ comungue non |” ha ancora
mai ‘visto’ e che ‘il mondo’ non vuole nemmeno vedere — questo non volere, ancora piu volente della nostra
mancanza di volonta contro I'imbarbarimento del nazional socialismo. Quale potrebbe essere la conseguenza?
Che da una parte gli uni ricadano nel tempo che precedeil 1932 e gli altri si intendano di nuovo sul

nazional socialismo, credendo che abbia‘ certo avuto ragione’” (Ivi, p.134).

Nel groviglio di sciaguranazionale e di sciagura personale (I’ allontanamento dalla cattedra e il successivo
pensionamento da lui vissuti come punizione per reati mai commessi) Heidegger accosta col pe per noi
inaccostabili: quella storicadel campi e quella ontostorica del misconoscimento dell’ essenza destinale del
proprio popolo.

Infine, la Poesia. Si infittiscono, negli anni dei Quaderni, le citazioni e leriflessioni sui poeti e gli scrittori
piu frequentati ed amati: oltre ai classici greci (Pindaro, Eschilo), i tedeschi Holderlin ovviamente ma anche
Trakl e Rilke, perfino Melville, e, negli anni *40, Adalbert Stifter). | passi che li riguardano non sono mai fini
ase stessi né semplice indice di preferenze stilistiche o tematiche ma muovono dal progressivo
convincimento che é nellalingua del poeti che I’ essere in qualche modo traluce e — eracliteamente —
“semaine” (da segni).

C’' e, nel Quaderni, un progressivo direin versi cio che non puo essere detto nel linguaggio della metafisica,
cio che, nel tempo della dimenticanza dell’ essere, solo i poeti hanno potuto custodire e tramandare.



D’ altra parte la nostalgia (termine non heideggeriano) per il pensiero aurorale dei grandi presocratici

(anch’ in fondo avvertiti come poeti) conduce naturalmente alla poesia, in particolare a quella poesia che
pensa cantando, e proprio Holderlin @ qui chiamato “ cantore pensante”. E all’ opera una convinzione sulla
comune radice di canto e di pensiero (e sullapossibilita di una poesiafilosofica) che per noi italiani portail
nome di Giacomo Leopardi (il ricordo vaal bel saggio di Antonio Prete Il pensiero poetante del 1980
dedicato appunto al poeta-pensatore dei Canti e dello Zibaldone). Non e alla“Poesie” che val’ entusiasmo di
Heidegger ma appunto ala“Dichtung”:

“Inutilmente oggi noi cerchiamo la poesia (Dichtung) nella poesia (Poesie) e in cio che vale per essa. Si crede
che |’ abile esercizio dei giochi di parole coni vers elerimesialirica. Si crede che |’ aspetto colossale del
romanzo colgail reale. Si crede che I’ elemento azzeccato del drammi teatrali sia nellaraffigurazione degli
avvenimenti del tempo. Forse il poetare dovra solo vagare per lungo tempo attraverso un pensiero che a sua
volta e la peregrinazione (Wanderschaft) nello stesso” (lvi, p.366)

e, aconferma:

“Ho la sensazione che siano ancora necessari cento anni di nascondimento fino ache si abbiaidea di che cosa
siain attesa nella poesia di Holderlin” (Ivi, p.94)

oppure:

“E meraviglioso che sia un poeta a portare il cognome Stifter, ‘fondatore’ sicché egli si chiama con il nome
di quel che &’ (lvi, p. 9).

Lacosaqui delineata s fa convinzione a punto cheil pensatore stesso tenta la sua Dichtung:

“Nocciolo e grano
stella e sorgente
accennare il sentiero
per raccolta e semina
di luce e pane

componimento e morte” (Ivi, p.352)

oppure:



“Le spighe mature oscillano con suprema bellezza sui lunghi steli nell’ aria della sera. Perché non dovrebbe
anche un pensiero tardivo oscillare — nell’ enigma?’ (lvi, p.380).

E con ironia ed autoironia:

“Si va oraraccontando che Heidegger sarebbe un cattivo poeta, ma non un filosofo. Quelli che parlano cosi
sono buoni filosofi. (...) Un cattivo poeta &€ comungue un poeta. E seil pensiero opportuno che cerca di
pensare I’ Essere fosse un poetare? (...) Che ne e allora di un cattivo poeta? Egli potrebbe quanto meno essere
forsein cammino verso il pensiero.” (Ivi, p.265).

Davanti auna Natura che e insieme silenzio bellezza e accenno, nel solitario tacere dei pochi pensanti,
compagno dei grandi accennanti |’ Essere, lontano dal frastuono della citta e dell’ accademia, della polis e dei
conflitti, I’'Heidegger dell’immediato dopoguerra“prova’ lasuaresistenza e |’ affida a questi quaderni da
scolaro offeso ma orgoglioso del suo sguardo altro ed alto: “Forseil pensiero cheio tento restera ancora per
lungo tempo come una meridiana nell’ ombra’ (Ivi, p 189), “Allorail pensiero sarebbe il mestiere del tacere?’
(Ivi, p.105).

Testo indefinibile (appunti di un diario filosofico? periodico fare i conti con il pensiero? allegrama
onanistica vendetta dell’ uomo sconfitto? spunti per libri futuri? osservazioni pubblicamente indicibili?
trucioli di una grande opera da costruire maincostruibile? panopliadi personali smarrimenti? dialogo senza
fine con le grandi ombre? interminabile colloquio con se stesso?) i Quaderni Neri stanno infine a nostra
disposizione. Per cosa, dipende da noi. Per farne pretesto infinito ad infinite contrapposizioni? Per usarli a
favore o contro un’idea di filosofia, un’ideadi mondo, un’ideadi societa? L’ ariadi sfida che dai Quaderni
sale ci permette tutto eil contrario di tutto. “E soprattutto non prendetemi per un altro!” pare
provocatoriamente invitarci | Heidegger finalmente pubblicato e tradotto, facendo eco al’ ultimo Nietzsche.

Su unacosapero ci s potrebbe accordare: in tempi di omologazione universale in cui davvero pare che tutti i
luoghi del pianeta convergano verso un identico “destino” facilmente riconoscibile come dominio universale
di tecnoscienza, in cui ogni regime (economico, politico, sociale) & sempre piu (inconsapevolmente) piegato
ad un pensiero unico e sottratto all’ umana possibilita di controllo, in climadi manifesta mediocraziae
allorché I'* autoannientamento” della Terrarischiadi non essere piu solo una pittoresca metafora, difficile
non leggere nell’ opera tutta di Heidegger e in questi Quaderni in particolare —tramille altre suggestioni —
anche I’annuncio di unalungimirante distopia. Un pensatore che affidaall’“attualitd” del silenzio ealaloro
avventurosa navigazione postumai suoi scritti, merita, gia per questo, una lettura attenta, intensa,
spregiudicata, appassionata. Ai pochi coraggios che laintraprenderanno, auguri, dunque, di un buono anche
se periglioso viaggio.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




