
 

L’uomo nuovo: il ritorno di Bulgakov 
Graziano Graziani, Massimo Marino, Attilio Scarpellini
7 Febbraio 2019

Prima visita all’autore

Michail Bulgakov, ancora in scena? Non è questo autore il frutto, ricchissimo di umori, di un secolo passato,
il novecento, con i suoi sogni e le sue crudeltà, con utopie spesso trasformatesi in distopie, in incubi feroci?

Raccontano di uomini nuovi, di esperimenti scientifici, di veri e propri tentativi faustiani falliti di rinnovare
l’umanità il suo principale romanzo, Il Maestro e Margherita, e il suo racconto più famoso, Cuore di cane
(ma anche l’altro dal tono fantascientifico, Uova fatali). Sono frutti del futurismo e della rivoluzione
bolscevica (oltre che di Mary Shelley, dell’ottocento e della rivoluzione scientifica), imparentati in qualche
modo con R.U.R., il testo che inventa il termine robot, e con L’affare Macropulos del ceco Karel ?apek,
come pure con La pulce e Il bagno, estremi testi inquietati e inquietanti di Majakovskij, prima del suicidio
per impossibilità di esistere in un’Unione Sovietica schiava dei burocrati e del terrore. Bulgakov sopravvisse
alle minacce del potere. Si rinchiuse nella scrittura del romanzo e in un’attività minore di aiuto regista al
Teatro d’Arte di Stanislavskij, il guru della nuova scena dell’interiorità trasformato in monumento di stato, e
di quell’esperienza ci lasciò, incompiuto, un Romanzo teatrale, oggi poco ricordato, che ripete il crollo degli
ideali negli ambienti ovattati di un luogo di ricerca, il teatro creatura del regista-demiurgo, trasformato in un
museo retto da regole rigidissime, dove possono passare mesi, anni o l’eternità prima che un’idea
concretizzata in opera d’arte veda la scena, la vita.

 

Oggi Bulgakov ritorna in scena in Italia, con i suoi diavoli e i suoi cani alle prese con il linguaggio e con la
civilizzazione a scombinare i magnifici destini progressivi, e non possiamo non guardarci intorno. Viene
naturale pensare ai miti nuovi che ci circondano, agli incapaci ambiziosi uomini nuovi, al rancore sociale che
diventa motore di comportamenti e decreto di stato, al culto di una parascienza basata sull’opinione e non
sulle ben ragionate esperienze, al desiderio di essere uniformi. Non si può non vedere, come in uno specchio
o in una non troppo arrugginita macchina del passato, l’omologazione: non in un nuovo totalitarismo retto da
un governo centralizzato, ma in un ben più insidioso potere diffuso che ci chiede di essere complici conformi
dandoci l’impressione di operare opzioni personali. Con l’insinuarsi, dappertutto, di quel nuovo antico
diavolo che è il denaro, l’interesse economico, l’egoismo, il privilegio, trasformato in imprendibile pervasivo
flusso finanziario o in aspirazione a risollevarsi dall’insopportabile devastante percezione di ingiusta
inferiorità sociale che alimenta invidia e senso di rivalsa.

Insomma, tutto questo per dire che girano oggi in Italia tre spettacoli tratti dalle opere di Bulgakov, due
ispirati a Cuore di cane e uno a Il Maestro e Margherita, di cui parleremo in questo articolo composito. Con
uno scritto di Graziano Graziani su Cuore di cane di e con Licia Lanera, in parte ripreso da una più ampia
riflessione su iltascabile.com; uno di chi scrive questa nota sul Cuore di cane del Piccolo Teatro di Milano
nell’adattamento di Stefano Massini con la regia di Giorgio Sangati, in scena al teatro Grassi fino al 10
marzo; uno di Attilio Scarpellini sul Maestro e Margherita riscritto per la scena da Letizia Russo con la regia
di Andrea Baracco. Con intermezzi e variazioni (Ma. Ma.)

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/luomo-nuovo-il-ritorno-di-bulgakov
https://test.doppiozero.com/graziano-graziani-massimo-marino-attilio-scarpellini
https://www.iltascabile.com/linguaggi/bulgakov-teatro/
https://www.piccoloteatro.org/it/2018-2019/cuore-di-cane
http://www.teatrostabile.umbria.it/spettacoli/il-maestro-e-margherita


“Cuore di cane” di e con Licia Lanera, ph. Manuela Giusto.

L’inquietante maschera animale di Licia Lanera (Graziano Graziani)

Bulgakov, oltre che straordinario romanziere, è stato anche e soprattutto un drammaturgo. È anzi probabile
che proprio nel teatro, almeno per un certo periodo di tempo, lo scrittore russo vedesse il destino naturale e
più alto per la sua scrittura. Se non fosse che proprio in quel campo la mannaia della censura sovietica si
abbatté con più veemenza su di lui. La famosa conversazione telefonica tra Bulgakov e Stalin del 18 aprile
1930, circa il desiderio dello scrittore di espatriare, ebbe come innesco proprio l'impossibilità di portare le
proprie opere a teatro (ed ebbe come effetto un posto da aiuto regista, che Stalin, che pure apprezzava la
scrittura di Bulgakov, gli fece ottenere). La censura, come è noto, è stata probabilmente il motore primo della
sua opera più famosa, Il Maestro e Margherita, che di questo tratta. 

Oggi, che molti registi stanno portando nuovamente Bulgakov a teatro, lo fanno a partire dai suoi scritti
letterari. Tuttavia uno di questi, Cuore di cane, è stato lo scritto che ha segnato l'inizio dei guai dello scrittore
russo con la censura. 

Licia Lanera, talentuosa attrice barese che dopo la fortunata esperienza con la compagnia Fibre Parallele ha
intrapreso una carriera da solista, sta girando con un monologo su quest’opera. È il 1925 e la satira indirizzata
all’uomo nuovo sovietico, qui ritratto come un cane trasformato in essere umano da un dottore megalomane,
un uomo-cane della strada che si esprime con un vocabolario volgare e pensa solo a sé stesso come farebbe
un animale ma, come un animale, è anche piuttosto ingenuo, non passa inosservata. Assieme a Le uova fatali,
altro romanzo breve di ambientazione fantascientifica dell’anno precedente, Cuore di cane affonda il coltello
della satira nella fiducia quasi mistica che i bolscevichi nutrivano nei confronti della scienza e del progresso,
una fiducia che sfociava nella fede, tanto che alcuni di loro finirono per aderire a quella corrente di pensiero



che più tardi fu ribattezzata “cosmismo”, che immaginava che un giorno la scienza, al pari di quanto
prometteva il cristianesimo ma con maggiore efficienza, avrebbe liberato l’umanità dalla morte, e la scienza
che per prima avrebbe raggiunto tale risultato sarebbe stata per forza di cose quella sovietica. 

Licia Lanera, accompagnata in scena dalle sonorizzazioni live di Tommaso Qzerty Danisi, rende con grande
virtuosismo la bestialità e l’umanità di Poligraf Poligrafovi? Pallinov, alias Pallino, il bastardino trasformato
dalla genialità senza scrupoli di Filip Filipovi? Preobraženskij, chirurgo di fama internazionale. Un oscillare
tra umano e bestiale che l’attrice barese incarna con una maschera inquietante che, grazie alla sua
interpretazione, si scioglie a tratti nel comico, seguendo lo scorrere ruvido e affascinante della scrittura di
Bulgakov.

 

“Cuore di cane”, regia di Giorgio Sangati, al Piccolo Teatro, ph. Masiar Pasquali.

 

Intermezzo 1. Utopia/distopia, sui margini di una mostra

 

Bulgakov in Europa occidentale lo abbiamo conosciuto tra 1967 e 1968, in Italia grazie soprattutto
all’editore De Donato, che pubblicò oltre a Il Maestro e Margerita anche il Teatro e in volume singolo
L’isola Purpurea. In quello stesso anno di fuoco, il 1968, il Piccolo Teatro di Milano, retto dal solo Paolo
Grassi dopo la fuoriuscita di Giorgio Strehler, allestì, con la regia di Raffaele Maiello, Visita alla prova de
L’isola Purpurea, intarsiata con gli Interventi per la visita all’Isola Purpurea di Michail Bulgakov di Giuliano
Scabia. È uno dei momenti poco studiati dell’affermarsi del nuovo teatro e di un differente teatro politico e
dialettico. L’immaginosa satira alla burocrazia sovietica ambientata in un’immaginaria isola del Pacifico,

https://www.iltascabile.com/letterature/cosmismo/


diventa domanda sull’involuzione della rivoluzione, con uno sguardo all’Unione sovietica, uno ai problemi
della neo-utopia del ’68, uno a quei magazzini infiniti di possibilità, di determinazione e di libertà, che sono
la lingua, il palcoscenico teatrale, l’immaginario.

Una mostra a cura di Fabio Francione dedicata all’opera di organizzatore e operatore culturale di Paolo
Grassi si può vedere fino al 24 marzo a palazzo Reale di Milano. Il titolo delinea bene l’ambito di indagine,
voluto dalla Fondazione intitolata all’uomo di cultura milanese: Senza un pazzo come me, immodestamente
un poeta dell’organizzazione. L’organizzazione culturale come rivoluzione di pensiero e di azione politico-
sociale nell’Italia del dopoguerra, dalla fondazione del Piccolo Teatro agli anni della Scala e della
presidenza Rai. 

La fruizione dei pannelli, ricca di documenti, ma carente di una cronologia critica immediatamente fruibile,
si completa con il bel catalogo (edizioni Skira), che riproduce immagini, lettere, testi, aggiungendo brevi
saggi che restituiscono i contesti. Sulla storia della Visita all’Isola Purpurea, purtroppo, anche qui troviamo
poco, e su nodo incandescente di quegli anni intorno al ‘68: teatro-politica-linguaggio. (Ma.Ma.)

 

“Cuore di cane”, regia di Giorgio Sangati, al Piccolo Teatro, ph. Masiar Pasquali.

Un concerto di attori (Massimo Marino)

Quello che colpisce e conquista del Cuore di cane del Piccolo Teatro è la prova scenica dei due protagonisti,
Sandro Lombardi nella parte del professor Filip Filipovi? Preobraženskij, e di Paolo Pierobon in quella del
cane trasformato tramite trapianto dell’ipofisi in essere umano, Poligraf Poligrafovi? Pallinov. Da una parte
assistiamo a una solennità ieratica, scientifica, sacerdotale ma anche sottilmente circense nella prova di

http://www.palazzorealemilano.it/wps/portal/luogo/palazzoreale/mostre/inCorso/PAOLO_GRASSI


Lombardi, con un aristocratico disprezzo della nuova umanità bolscevica e delle sue regole. L’attore toscano
dà al nuovo Faust, che cerca la ricetta per ringiovanire vecchi membri della nomenklatura, la coscienza della
differenza e del privilegio di chi è élite per merito, con una nota di forte distacco dal “mondo nuovo”, fatto di
assemblee, di burocrazia, di spazi esigui per abitare assegnati da organismi collettivistici. Nella Mosca in cui
ognuno ha a disposizione quattordici metri quadrati, vive con la cuoca, una giovane cameriera e un assistente
in un immenso appartamento di molte stanze, del quale il cane Pallino, trasformato in uomo, reclamerà una
parte per sé. Nel racconto non servono a niente le minacce dei bolscevichi per una ridistribuzione delle stanze
dell’abitazione: il professore gode di protezioni in alto loco. Come pure, nella novella, appare in
Preobraženskij un lato sacerdotale, esoterico, diabolico, che però nel testo teatrale viene espunto. Tutto è
affidato alla presenza carismatica di Sandro Lombardi, che da fine interprete qual è riesce a rievocare nel suo
personaggio per tratti, schizzi, tratteggi, il carattere chiaroscurato, prometeicamente luciferino, del professore
bulgakoviano. 

 

All’inizio dello spettacolo Lombardi regge una parte lunghissima, raccontando tutti gli antefatti della
trasformazione. Perdiamo, dal romanzo, il gustoso sguardo soggettivo di Pallino cane, per essere precipitati –
dopo il lungo, forse troppo lungo racconto – davanti all’animale trasformato in uomo, con la bestialità che
riemerge a poco a poco inarrestabile, mentre si vanno formando il linguaggio e la coscienza. Pierobon è
magistrale nel mostrare le metamorfosi, nel saltare addosso con irruenza canina, nel leccare, scattare,
scrollarsi, biascicare parole come guaiti e farle a poco a poco emergere all’articolazione; come pure
nell’assumere i vizi di un marginale furbo e profittatore, come tutto il mondo che circonda le camere ovattate
di Filip Filipovi?, sacrario in cui si cantano le arie sacerdotali dell’Aida (nella novella: qui scompare Verdi e
appare Šostakovi?). 

Il randagio divenuto proletario cerca di rompere un mondo rituale chiuso in sé stesso e colpevole di delitti
contro la creatura ammantati di prosopopea scientifica, con dati che l’azzimato assistente-servo (un perfetto
Giovanni Franzoni) tenderà a piegare a proprio uso e consumo. Il dramma, col condimento delle due donne,
le efficaci Bruna Rossi e Lucia Marinsalta, attaccate da Pallino/Pallinov, insidiate, violate nel loro tran tran
domestico, diventa storia mitica, relazione tra un Prospero e un Calibano che impara a parlare per maledire,
con quell’Ariel poco aerea che è l’assistente, e si inerpica nei nodi di una famiglia irregolare e incestuosa,
con un rapporto conflittuale padre-figlio illegittimo e appendici di zii, madri e sorelle, con sfondi e retrogusti
umoristicamente contrastati e oscuri. 

 

Scura è la scena di Marco Rossi, con un “underground”, un sottopalco, che rappresenta l’esterno
innominabile, invisibile, dal quale si viene elevati come da un metallico ascensore, per entrare nel
laboratorio, insieme misterioso e luccicante di mura di plastica nera, che diventano lavagna incisa di segni
ermetici o muro sbrecciato dominato da un consunto manifesto sovietico nella seconda parte. 

Fuori c’è il nuovo potere sovietico con il giovane commissario del popolo di Lorenzo Demaria; un sostegno
che Pallinov, completata l’educazione e trasformato da ragazzo selvaggio, da Kaspar Hauser, in cittadino di
un nuovo ordine socialista, userà contro il professore, per finire, nella conclusione dello spettacolo, rimosso,
rigettato nella condizione di cane.

Dice l’assistente, a un certo punto: “Prendemmo una bestia e ne facemmo una belva. Ci assista il caso che
non ne nasca un branco”. Ma il branco c’era già, e c’è intorno a noi, oggi: pronto a travestirsi di nuova
umanità nutrita di paura e odio, ingenerati anche dagli esperimenti delle élite, quelle vere, sacerdotali. Un
branco pronto a simulare, a trasformarsi, a mordere. 

 



“Cuore di cane”, regia di Giorgio Sangati, al Piccolo Teatro, ph. Masiar Pasquali.

Intermezzo 2. L’illusoria consolazione del teatro

“Non sono in grado di dire se il dramma Il favorito fosse buono o no. Del resto questo non m’interessava.
Ma in quella rappresentazione c’era un fascino inesprimibile. Non appena nella minuscola sala si spegneva
la luce, da dietro il palcoscenico incominciava una musica e nella scatola usciva gente in costumi del
settecento. Il cavallo d’oro si ergeva su un lato del palcoscenico, i personaggi a volte entravano e si
sedevano presso i suoi zoccoli o conducevano discussioni appassionate presso il suo muso, e io mi dilettavo.

Un senso di amarezza mi prendeva quando la rappresentazione finiva e bisognava uscire nella vita […]
(Bulgakov, Romanzo teatrale, traduzione di Vera Dridso per Einaudi, 1966).

 



“Il Maestro e Margherita”, regia di Andrea Baracco, Teatro Stabile dell’Umbria, ph. Guido Mencari.

Il diavolo probabilmente (Attilio Scarpellini)

C’è qualcosa di invincibile già nella scenografia che veste interamente il palco di Il Maestro e Margherita di
Bulgakov riscritto da Letizia Russo e messo in scena da Andrea Baracco: quella fodera compatta che va
dall’ardesia al nero su cui si aprono molteplici porte strette una all’altra, da cui poi usciranno mani che
reggono telefoni – vecchi telefoni degli anni trenta – creature demoniache, impresari imbroglioni, ma anche,
come da edicole, inaspettate visioni mistiche che lasciano il pubblico di stucco, quell’iconostasi vestita di
colori ferrei ma ricoperta di graffiti bianchi, ha il potere di evocare molte e persino troppe cose: ricorda
l’incubo della coabitazione coatta negli appartamenti di epoca sovietica, e il fascino equivoco delle porte nel
vaudeville e nel teatro di boulevard (un fascino che l’estroverso Baracco sembra condividere con il suo
collega polacco Krystian Lupa), e d’altro canto è un impianto distopico, kafkiano, perché non si sa mai bene
cosa si celi dietro queste porte, dove portino tutte queste porte, se dietro di esse si spalanchi il cielo della
salvazione o il vestibolo dell’inferno che attende di divorare le passioni troppo umane. Ma soprattutto i
graffiti che le istoriano ricordano che l’appartamento n. 50 di Bolsaja Salovaja Ulica 10, dove effettivamente
Bulgakov visse tra il 1920 e il 1921, e che nel romanzo di cui lo scrittore russo non vide mai la luce finché
era in vita diventò la tana dello stregone Woland, è ancor oggi meta di frotte di cultori di Il Maestro e
Margherita, soprattutto giovani, che ne hanno tatuato i muri esterni e quelli del giroscala di dediche e disegni
ispirati ai personaggi del libro. 

 

È da qui, è dal “sogno del lettore” che prende le mosse l’accorto gioco di apparizioni e di sparizioni che
Baracco riesce misteriosamente a tradurre nel ritmo organico di uno spettacolo incantato dove in due ore e



quaranta minuti non solo non si produce un solo momento di noia ma si declina una varietà di immagini che
si imprimono e si cancellano una nell’altra? Non si sa, esattamente come non si sa, malgrado il trucco sia
banale e risaputo, da dove venga quel primo fuoco di paglia che consuma il manoscritto del Maestro
interpretato da Francesco Bonomo in una delle scene iniziali: tutto quello che si sa è che a teatro,
letteralmente, “i manoscritti non bruciano”, che nel teatro che Bulgakov sentì come una gabbia – perché lì
Stalin aveva confinato la sua scrittura e la sua sopravvivenza – è ancora possibile leggere e far leggere e
soprattutto veder danzare nel presente una parola altrove sempre più emarginata, più trascurata, più vilipesa
(non serve più neanche la censura o il grande Altro del potere totalitario, è sufficiente l’oblio a cui viene
ricondotto tutto ciò che, anche da lungi, profuma di rappresentazione). 

Ma che l’atto stesso della lettura abbia ispirato questa messinscena sfavillante e talmente persuasiva
dall’indurre il sospetto (erroneo) che sia stata realizzata come la si vede, cioè senza sforzo, è dimostrato da un
paio di cose: la prima è che la bellissima riscrittura di Letizia Russo enuclea gli snodi più nitidi del romanzo,
aprendo continue radure in una materia quasi magmatica senza mai sacrificare il tono di Bulgakov e
soprattutto il suo umorismo – non l’ironia, ma l’umorismo che non ha uguali nel Novecento, per la sua
capacità di paradosso e insieme per il suo calore – del mal di testa che affligge permanentemente Ponzio
Pilato, così, in scena resta soltanto un accenno (ma preciso), mentre la disputa sull’ateismo tra Berlioz, il
poeta Ivan e Woland, fondamentale per la comprensione del racconto, è restituita con tutto il suo integro
sapore di acrobazia metafisica giocata sul bordo del baratro da un universo di sbandati che ha letto (o che
forse non ha letto o che ha mal letto) Kant e che nei rovesci della sua scatenata clownerie ha sempre di mira
la verità (la verità, non la realtà, come scandisce il Maestro). 

 

In uno spazio pensato appositamente perché l’anacronismo risulti più naturale di qualunque attualizzazione –
un teatro di varietà è già di suo l’istituzione di un tempo decaduto – tra la Mosca del 1930 e la Gerusalemme
del 33 dopo Cristo lo spettatore non percepisce alcuna distanza, neanche quando sulla scena appare il
personaggio più ridondante e anti-teatrale che si possa immaginare, e cioè Cristo stesso, anche lui plausibile
figurazione nella suite leggendaria di Russo e Baracco che a passo di valzer (infernale) va verso la sua (non
classica) Notte di Walpurga. 

Ma un percorso di lettura è anche quello da cui sembra sgorgare il gran lavoro degli interpreti e con gli
interpreti: se è vero, come suggerisce Joel Pommerat, che di ogni personaggio letto noi ci creiamo nella
mente una fisionomia che pensiamo univoca e precisa, mentre è costruita, composita e sfuggente, questo
carattere aleatorio, carico di un’identità molteplice, si riflette nell’aura vitale che la compagine degli attori di
Baracco (undici, alcuni dei quali animano un doppio ruolo) soffia instancabilmente sul fuoco dei personaggi.
A cominciare dal Woland di Michele Riondino, innanzitutto, che gli spettatori acclamanti dell’ultima recita
domenicale al Teatro Eliseo di Roma spergiuravano essere il vero Woland, e anche il suo vero modello
originario: quello spirito che, da ormai due secoli, “vuole eternamente il male per vedere eternamente il
bene” nelle incarnazioni più inusitate (teatrali, operistiche, cinematografiche). In realtà la fantastica saggezza
della sua performance consiste in un calibrato richiamare che è anche un altrettanto calibrato eccedere tutte le
possibili figure di una diavoleide immaginaria, costringendo i recensori a mobilitare il mobilitabile. È il Joker
di Heath Ledger (in assoluto il più citato)? E perché non quel diavolo dinoccolato che a un certo punto balza
sulle ginocchia di Ivan Karamazov nel romanzo di Dostoevskij? O un ambiguo stand-up comedian da cabaret
anni trenta, più berlinese che russo? 

 

Riondino pesca a piene mani tra le cangianti sfumature della bellezza del diavolo, ma poi non sono né il
ghigno satanico, né il falsetto, né l’eleganza, ciò da cui il diavolo veramente si riconosce, bensì la sua
irredimibile malinconia di angelo caduto, l’inquieta nostalgia che malgrado tutto lo avvince al padre. Ed è
proprio nel dar voce a questa continua, dolente caduta, è nelle crepe della sua maschera ironica che
l’interpretazione dell’attore tarantino porta oltre il personaggio, irradiandolo non nell’immaginario, ma
nell’immaginazione dello spettatore e lasciandosi alle spalle anche il fumus della sua identificazione con il



potere staliniano. Lucifero è per antonomasia un mattatore e Riondino è straordinario nel ricordare come
dietro i suoi modi da guitto si nasconda il più capzioso dei teologi, straordinario e tuttavia non isolato,
l’intera corte di creature demoniache che appare al suo fianco in una Mosca ormai tetanizzata dall’inferno è
del tutto degna di lui e per certi versi ancora più fantastica (e animalesca): è uno dei principali punti di forza
della messinscena di Baracco questo accordo che lega corpi e voci in una danza ininterrotta dove la libertà
non è mai disgiunta dal rigore e gli attori, visibilmente, si sono esercitati in un ascolto continuo uno
dell’altro. E dove le eccezioni al cake-walk infernale si misurano nella tenerezza dell’umano che rende più
discreta la presenza del Maestro di Bonomo (e più drammatico il suo Ponzio Pilato) e più fragile, quasi
dostoevskiana, quella di Federica Roselini nella parte di Margherita che si libra sul cielo di Mosca nel suo
volo da strega dondolandosi su un’altalena. Poiché finalmente sono le donne e gli uomini che, per amore,
compiono la vera rivolta bulgakoviana, impossibile agli dei e ai demoni, che consiste nel rifiutare insieme il
paradiso e l’inferno.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

