
 

Meditare la vita 
Moreno Montanari
20 Febbraio 2019

Nonostante sia “mushotoku” ossia, secondo la definizione Zen, senza scopo né spirito di profitto, si parla
spesso della meditazione a partire dai (molti) benefici psicofisici che è in grado di produrre in chi vi si dedica
con una certa continuità; tuttavia tale approccio rischia di tradire il senso originario e decisamente più
profondo di questa pratica che, come spiega con una prosa ispiratissima e a tratti poetica Chandra Livia
Candiani, consiste piuttosto nel fare i conti con se stessi per provare, e non necessariamente imparare, a stare
con quel che c’è:

 

“meditare non è cercare vie d’uscita ma piuttosto vie d’entrata. (…) Il mondo è pieno di persone che danno
ricette per disfarsi di qualsiasi cosa ci opprima, per non sentire o entrare in un’illusione anestetizzante, la
pratica della consapevolezza, invece, insegna a stare, a entrare in intimità con quel che accade, e il paradosso
è che questa intimità è impersonale. Non restiamo invischiati nell’autonarrazione, l’intimità della
meditazione è contatto con il tessuto dell’esperienza, con la percezione diretta e non mediata dai concetti”
(p.58).

 

Si tratta di un passo molto denso, sul quale vale la pena di meditare, che prende immediatamente le distanze
da un uso strumentale della meditazione che è piuttosto presentata come un vero e proprio stile di vita, una
postura grazie alla quale, zittendo il brusio del pensiero e delle sue rendicontazioni, ripristinare una certa
intimità con il mondo. Meditare, come scriveva infatti María Zambrano, “è riconquistare il sentire originario
delle cose, del paesaggio, della gente, degli uomini e dei popoli, il sentire della realtà immediata che apre la
realtà del mondo” (Delirio e destino, Raffaello Cortina Editore, 2000, p. 87). Non si pensi che questo
significhi accedere a una dimensione straordinaria: si tratta piuttosto di apprendere a prestare attenzione a
quelli che Chandra chiama “i miracoli del noto, del così già tanto visto che lo si dà per scontato.” Riuscendo
a fare “spazio intorno a quei gesti tanto ordinari”, la meditazione “li fa brillare e permette che aprano un
varco nell’oscurità in cui si solito viviamo, nel nostro quotidiano sonno. Allora pian piano si ricevono le
visite di quella consapevolezza” (p. 19) che si rivela una “forma di amore” (p. 40), una premura e
un’attenzione realmente maieutiche perché capaci di facilitare la fioritura di ciò di cui si prendono
amorevolmente cura, rivelandosi capaci, prosegue idealmente Zambrano, di chiamarle “non solo a rivelarsi,
ma a divenire, a divenire presenti» (M. Zambrano, L’uomo e il divino, Ed. Il lavoro, Roma, 2009, p. 246), a
farsi vive, direbbe, altrove, Chandra. 

Che vuol dire che questa particolare forma di «intimità» con ciò che accade, in noi e fuori di noi, è
«impersonale»? Significa che essa non pone più l’io al centro della propria narrazione ma il Sé, ossia, come
spiegava Jung, qualcosa che “anche noi siamo”. L’esperienza che ne consegue non è affatto spersonalizzante,
essa chiama anzi in causa l’intero psichismo dell’individuo, ma si dà in virtù di quella che la psicoanalista
Marion Milner definiva “una resa creativa” dell’ego, (M. Milner, Una vita tutta per sé, Moretti &Vitali,
2013, pp. 207, 12 euro) grazie alla quale il soggetto smette di girare attorno al proprio ombellico, a parlare
sempre di sé, per provare piuttosto a essere davvero presente a sé e a osservarsi. Scrive Chandra:

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/meditare-la-vita
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari
https://www.meditazionezen.it/76-benefici-della-meditazione/


 





Maria Zambrone, Delirio e destino.

“Per essere nella presenza, devo coltivare a lungo uno sguardo sull’io, anziché guardare tutto dai suoi occhi.
Anziché guardare il mondo dalla rabbia, dalla tristezza, dall’eccitazione, guardo la rabbia, la tristezza,
l’eccitazione. La presenza è riconoscere quello che c’è, riconoscere la calma, riconoscere il movimento dei
pensieri, non preferire la calma al movimento dei pensieri, non scegliere. La presenza è smettere di avere
paura della propria delicatezza.

Ciò che osserva la paura non è spaventato, ciò che osserva la rabbia non è arrabbiato. Nella presenza c’è
discontinuità rispetto all’io. Per sentire la presenza bisogna fare un passo fuori dall’io, dalle reazioni mentali
di cui è fatto, dalle identificazioni che coprono la sua paura di non essere niente” (p. 62).

 

Una forma di meditazione zen invita a prendere coscienza dei propri pensieri e stati d’animo, a riconoscerli
con chiarezza, a etichettarli con una definizione chiara (ad esempio “ansia”) e poi a dirsi, mentalmente, “non
io”. Non siamo di fronte ad un invito alla negazione, tutt’altro, bisogna avere piena coscienza degli stati
d’animo che ci attraversano, ma occorre imparare a non identificarsi con essi, ad esercitare quello che il
buddismo chiama, “non attaccamento”. Questa capacità che “consiste nel sospendere il proprio pensiero, nel
lasciarlo disponibile, vuoto e permeabile all’oggetto”, spiega Simone Weil, si chiama “attenzione” (Simone
Weil, Attesa di Dio, Adelphi, 2008, pp. 197) che a sua volta – come Chandra la consapevolezza e Zambrano
il sapere filosofico – considera una forma d’amore. 

Allo stesso modo, il pensiero non è affatto svilito nelle sue funzioni, al contrario; proprio perché non ha
coperto le emozioni, sostituendosi ad esse, può rielaborarle e contribuire a chiarirne il senso, il significato, la
portata, dando vita a quello che lo psicoanalista Thomas H. Ogden chiama “pensiero trasformativo”. Siamo
di fronte ad un pensiero che segna “il passaggio da una mentalità basata sull’evacuazione dell’esperienza
emotiva disturbante, non mentalizzata, a una mentalità in cui si prova a sognare/pensare la propria esperienza
e, più avanti, il passaggio dalla conoscenza della realtà della propria esperienza, al divenire la verità della
propria esperienza” (Thomas H. Ogden, Vite non vissute. Esperienza in psicoanalisi, Raffaello Cortina
editore, 2016, p. 27).

 





Candiani, Il silenzio è cosa viva.

Si capisce qui come quella sospensione del pensiero come atteggiamento giudicante o anche solo
intellettualizzante che Chandra scorge al centro della meditazione e che, ancora una volta sotto altre forme,
sta anche al cuore dell’analisi (“prego astenersi da giudizi” a vantaggio delle “libere associazioni”), non abbia
nulla a che vedere con la condanna del pensiero, ma costituisca piuttosto un metodo per valorizzarlo appieno,
imparando innanzitutto a prendere posizione sulle sue prese di posizione, permettendoci di comprendere
come, spesso, gli schemi abituali attraverso i quali organizza la nostra esperienza non siano gli unici
possibili. Per questa ragione, lo psicoanalista Christopher Bollas si spinge ad affermare che “la psicoanalisi è
una forma speciale di pratica meditativa che permette agli assiomi del sé di emergere” (C. Bollas, La mente
orientale. Psicoanalisi e Cina, Raffaello Cortina Editore, 2013, p. 106). Nonostante si tratti di due percorsi di
consapevolezza evidentemente differenti, è possibile scorgere tra loro alcune suggestive analogie che vorrei
qui indicare: entrambi invitano a liberarsi dalle idealizzazioni per imparare ad essere se stessi e a stare con
quel che (si) è, cosicché ciò che Chandra dice dell’esperienza della meditazione, vale senz’altro anche per
quella della psicoanalisi: “non mi chiede di essere esemplare, non mi chiede di essere eroica, non mi chiede
di tendere a niente di ideale, non cancella, non acuisce, sta. Con me. [mi permette di] Imparare a stare” (p. 4).

 

Non solo, dunque, non si tratta di percorsi per uscire dalla condizione che ci preoccupa ma, semmai, per
imparare, come direbbe Hegel, “a soggiornarci, a guardarla faccia in ogni suo farsi,” (G. W. F. Hegel, La
fenomenologia dello spirito, Bompiani, Torino, 2000, p. 87.) al tempo stesso non per accettarla e rassegnarsi
ad essa ma, come spiega bene Chandra, per accoglierla (p.75) e solo dopo averla accolta, poterla rielaborare,
sino a cambiarle di segno e di significato. 

Certo è possibile che si abbia l’impressione che simili svolte, le stesse che sottolinea Ogden, avvengano
all’improvviso, come a seguito di un insight particolarmente fecondo; tuttavia esse sono piuttosto il frutto di
una pratica costante che nel tempo ci ha esercitato a stare, ad ascoltare, a comprendere e poi, grazie a questi
passi, a concepire e vivere diversamente, ciò che ci faceva problema; non solo a inquadrarlo da un altro punto
di vista, ma anche a porci diversamente rispetto ad esso. Ma non si tratta di scoprire una verità profonda
sull’esistenza, che si svela dietro le apparenze che la nascondevano, quanto, piuttosto, di sviluppare la
possibilità di sperimentare, concepire e poi restare fedele, a una diversa maniera di vivere, di sentire, di
concepire se stessi, il mondo e l’esistenza tutta. Una fedeltà che sarà stimolata da un senso di consonanza con
ciò che nell’esercizio di queste pratiche sarà stato percepito come maggiormente autentico e significativo
rispetto ai precedenti e abituali schemi di recettività e di elaborazione dei nostri pensieri e delle nostre
emozioni.

 

L’irriducibilità di questo processo a uno schema impersonale – nel senso, questa volta, di valido per tutti,
indipendentemente dalle specificità di ciascuno –, sottolinea come tanto la meditazione, quanto la
psicoanalisi nelle sue diverse forme, non siano tecniche ma arti (Chandra, p. 59): le prime indicano procedure
valide in se stesse che, se correttamente applicate, conducono necessariamente a risultati prevedibili e già
testati, le seconde sono invece attività che coinvolgono l’intero psichismo dell’individuo e non possono
verificarsi che secondo i suoi personali talenti, ossia le peculiarità di ciascuno, assumendo una piega e uno
sviluppo mai del tutto prevedibili a priori e sempre, in qualche modo, unici. Mentre le tecniche richiedono di
compiere atti oggettivi, le arti chiamano in causa comportamenti soggettivi nei quali gli individui non sono
semplici esecutori di procedure ma interpreti, proprio come lo si può affermare di un artista del quale si dice
che ha dato prova di una straordinaria interpretazione, frutto non solo del suo sapere ma, non di meno, della
sua personalità e del suo percorso di vita.



Per questo entrambe, da ultimo, restano depotenziate se confinate in una o due ore a settimana nelle loro
reciproche stanze di riferimento e compiono davvero la loro missione solo se il soggetto assume su di sé la
responsabilità di estenderne l’esperienza alla vita di tutti i giorni. Scrive Chandra:

 

Maria Zambrone.

“Se la meditazione non dilaga nella vita quotidiana, se non sfida quello che chiamo “il mio carattere”, se
comprendiamo che tutto è meditazione, entrare in casa, uscire, cucinare, parlare, mangiare, dormire, lavorare,
fare l’amore, riduciamo la meditazione a una stampella, una protesi che acquieta un tantino la nostra vita che
resta sempre la stessa, centrata sull’io”. (p. 60)

 

Che cosa c’è di male a sviluppare una vita un po’ più quieta e a incentrarla sull’io, vi chiederete? Niente in
sé, ma non è per questo che nascono sia la meditazione che la psicoanalisi; entrambe, nel solco della filosofia
antica, mirano piuttosto alla piena fioritura delle nostre potenzialità, che non significa diventare straordinari
ma divenire, appieno, se stessi, compiendo quello che Jung chiamava il processo di individuazione. E non è
forse delle possibilità di quel tanto vituperato io che comunque si parla in questo processo, non è lui che deve
diventare se stesso? potreste chiedervi. No, spiega Jung, il soggetto di questo processo deve essere il Sé,
centro della personalità non solo conscio e pienamente consapevole di non essere il padrone di casa, per
citare Freud. In gioco, come intende sottolineare il titolo di questo articolo che mi accingo a concludere, non
c’è l’io ma la vita. Meditare sulla vita permette di meditare anche sull’io, meditare sull’io rischia di non
dischiudere mai le questioni della vita. Ma soprattutto chiunque meditasse a fondo sulla propria condizione
esistenziale finirebbe per comprendere, per dirlo con le fulminanti parole del filosofo e psicoanalista Miguel
Benasayag, che “la mia vita non sono io” (M. Benasayag, Oltre le passioni tristi, Feltrinelli, Milano, 2016, p.
120), che, semmai, ne faccio parte.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

