
 

Jacques Derrida e la tentazione di Siracusa 
Francesca Rigotti
21 Febbraio 2019

Inizio con un ricordo personale. Era il 1970, avevo 19 anni e preparavo insieme ad alcune compagne gli
esami di maturità classica. Allo scopo di «svecchiare» la nostra cultura scolastica, ci facevamo talvolta
assistere e consigliare da uno studente universitario di filosofia dai riccioli neri che ci faceva da mentore. Un
giorno Ugo – che divenne un illustre semiologo, Ugo Volli – arrivò sventolando un libro ed esclamando
entusiasta: buttate vie tutti i vostri superati libri di filosofia e leggete questo. Era La voce e il fenomeno, una
delle prime traduzioni italiane di un'opera di Jacques Derrida.

 

Un filosofo-star

Il libro era stato pubblicato in francese nel 1967, annus mirabilis per la filosofia, perché uscirono allora, dello
stesso autore, anche La scrittura e la differenza e La grammatologia. Derrida aveva allora 37 anni e si
avviava a diventare un nome grande, anche se molto discusso, della filosofia, in patria ma ancor di più
all'estero, soprattutto negli Stati Uniti. Una carriera strepitosa per il giovane filosofo nato in Algeria da
famiglia ebrea sefardita e recatosi a frequentare l'università a Parigi, per poi insegnare in quella città e in
numerose università americane, tra le quali infine, stabilmente, a Irvine in California. Che cosa portava di
nuovo Derrida e perché era tanto acclamato in alcuni ambiti, al punto di diventare una star mediatica, con
sale strapiene di ascoltatori alle sue conferenze, film e programmi televisivi su di lui? 

 

Decostruzione e differenza («différance»)

Derrida portava una nuova visione interpretativa che introduceva nel circolo ermeneutico il decostruzionismo
e la differenza. L'ermeneutica è la scienza di Hermes/Mercurio, il messaggero degli dei. Hermes porta il
messaggio degli dei e l'ermeneutica è l'arte di leggere quel messaggio, l'arte di interpretare e comprendere in
vari modi la storia dell'umanità. L'ermeneutica si opponeva all'aborrito positivismo e al realismo ingenuo di
chi voleva adattare i metodi delle scienze naturali ai fenomeni del mondo umano. Sono comunque i concetti
tutt'altro che semplici di decostruzione e différance a caratterizzare maggiormente il pensiero di Derrida.
Oggi sono termini banditi dal linguaggio filosofico (insieme a quelli di uno dei grandi referenti filosofici di
Derrida, Heidegger), perché riflettono, sostengono i suoi avversari, un modo di pensare illogico e impreciso,
mentre gli estimatori lodano proprio gli aspetti evocativi, parodossali e illuminanti di quello stile di pensiero.
La decostruzione è un modo di criticare testi letterari e filosofici non meno che istituzioni politiche; non è
sinonimo di distruzione quanto piuttosto di analisi e scomposizione, dedita alla ricerca del significato che
spesso non sta nelle enunciazioni di fondo ma magari a margine del testo, in una nota. Decostruire è
dichiarare che non esiste un modo univoco e non equivoco di significare, ma esistono le interpretazioni.
Decostruzione è non assumere come naturale ciò che naturale non è, in quanto condizionato dalla storia, dalla
società o dalle istituzioni.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jacques-derrida-e-la-tentazione-di-siracusa
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


 

L'altro termine chiave, différance, scrive con la a una parola, différence, scritta con la e, per indicare il
cambio di statuto che insiste piuttosto su differire, spostare. In altri termini i diversi (différents) significati di
un testo possono essere individuati tramite la différance decostruendo la struttura del linguaggio e differendo
la loro interpretazione.



 

Argomentare e evocare

Col suo peculiare stile evocativo e letterario Derrida si attirò gli strali dei filosofi analitici capitanati da John
Searle, che considerano se stessi gli unici «veri» filosofi e il loro modo di intendere la filosofia l'unico
«vero», all'interno di una concezione monista e realista della realtà, della verità, della conoscenza e del
linguaggio nella quale non c'è spazio per l'abito poetico-letterario-narrativo. Esempio ne fu la lettera scritta
nel maggio del 1992 da un gruppo di filosofi analitici di dieci paesi e pubblicata in «The Times», il 9 dello
stesso mese, per protestare contro la laurea h.c. da parte della Cambridge University a Derrida perché la sua
opera «non incontra standards accettati di chiarezza e rigore», usa uno stile scritto che «sfida la
comprensione» e offre soltanto asserzioni «false o triviali» ecc. 

 

La lectio di Siracusa

Detto ciò arriviamo al 2001, non ancora annus terribilis quale sarebbe diventato dopo l'11 settembre. Il 18
gennaio Jacques Derrida riceve, a Siracusa, per iniziativa del Collegio Siciliano di Filosofia, la cittadinanza
onoraria della città da parte dell'allora sindaco Giambattista Bufardeci. Siracusa, la città dei viaggi di Platone
descritti e narrati nella Settima lettera. Per l'occasione Derrida tenne un discorso che non fu un discorso
d'occasione ma una lectio vera e propria, riproposta in traduzione italiana in questo libretto, calorosamente
quanto dottamente circondata da una prefazione di Caterina Resta e da due postfazioni, di Elio Cappuccio e
di Roberto Fai (Jacques Derrida, Tentazione di Siracusa, Milano-Udine, Mimesis, 2018). 

 

Derrida arriva a Siracusa per la prima volta, come scrive anche di sé Platone (Lettera VII, 324 a) e vi giunge,
spiega, non da Nord, non da Parigi, ma da Sud, da un posto ancora più a Sud della Sicilia, da Algeri. Lì
infatti è nato e lì ha goduto del sole e del mare a buon mercato, anzi gratis, come Camus. Come il piccolo
Albert che nonostante le origini poverissime aveva potuto godere del mare e del sole che erano lì per tutti. E
la cui patria spirituale era diventata, attraverso il privilegio degli studi classici, la Grecia, perché io, diceva di
sé Camus, «ho un cuore greco» (Oeuvres complètes, 1948, II, 476). Un cuore greco, e anche un coraggio di
ispirazione secolare che credo si possano attribuire senza sbagliare anche a Derrida. Già in Algeria, spiega
Derrida, si respirava «la molteplicità dei retaggi mediterranei, la profusione cosmopolita della memoria» (
Tentazione di Siracusa, p. 22). Le stesse molteplicità e profusione che il filosofo riconosceva a Siracusa,
allora, nel 2001, e che ora, non sono passati neanche quattro lustri, già ci vogliono togliere per sostituirle con
l'angustia di celle di purezza e omogeneità identitaria.

 

Mi presento a Siracusa non nudo ma innocente

Mi presento a Siracusa, continua Derrida nella sua lectio, non nudo ma innocente. Non nudo, perché non mi
si sospetti di voler imitare il grande Archimede che esce nudo e bagnato dalla vasca per annunciare al mondo
la sua strabiliante scoperta. Non nudo perché non viviamo nella dolce libertà delle primitive leggi della
natura (questo veramente non è argomento di Derrida ma di Montaigne-Rousseau). Non nudo perché non
voglio essere un re nudo ma soprattutto non voglio essere un re né ambisco a spartire tentazioni di potere.
Ecco la tentazione di Siracusa, quella che coglie Platone negli attimi in cui pensa che potrebbe governare, o
almeno che i filosofi potrebbero dar leggi ai governanti. È la tentazione che coglie il filosofo nell'immaginare
di prendere il potere e di gestirlo sì, ma in maniera perversa. Indirettamente cioè, mandando avanti re e
imperatori con i suoi consigli e con suggerimenti di leggi, ordinamenti, propositi. Applicando il farmaco
ambiguo della propria saggezza, rimedio e veleno tirato fuori dall'armadietto della farmacia di Platone. 



 

Finiti sono ora e per fortuna i tempi tirannici in cui il filosofo poteva sognare di diventare consigliere del re
eppure ciò non significa, conclude Derrida, che la filosofia politica sia morta e inutile e ancor meno che lo sia
la filosofia del politico. Anche perché il politico è cambiato, è diventato globale («mondiale») e non è più
legato agli stati-nazione, all'autoctonia, alla lingua e alla religione, al Blut und Boden, sangue e suolo. Si
annuncia la nuova era della cittadinanza cosmopolita, della nuova ospitalità allo straniero, proprio come
quella che la città di Siracusa offre quel giorno allo straniero Derrida. 

Un altro salto nel tempo, e siamo ancora a Siracusa, nella Siracusa di oggi, simbolo di ogni porto cui tentano
di approdare persone, esseri umani, che come Jackie provengono dal Sud del mondo. Saranno forse non
xenoi/hospes, stranieri nemici, ma stranieri residenti, come si augura Donatella Di Cesare, e come forse si
sarebbe augurato lo stesso Derrida?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





