DOPPIOZERO

Pierre Bourdieu. La violenza smbolica

Sergio Benvenuto
24 Marzo 2019

Ser gio Benvenuto — Nell’ambito del suo pensiero, Professor Bourdieu, lei ha elaborato il concetto di
"violenza simbolica”. Che cosa intende con questa nozione?

Pierre Bourdieu — Lanozione di violenza simbolicami e parsa necessaria per designare una formadi
violenza che possiamo chiamare "dolce" e quasi invisibile. E unaviolenza che svolge un ruolo
importantissimo in molte situazioni e relazioni umane. Per esempio, nelle rappresentazioni ordinarie, la
relazione pedagogica e vista come un’ azione di elevazione dove il mittente si mette, in qualche modo, ala
portata del ricevente per portarlo aelevars fino a sapere, di cui il mittente @il portatore. E unavisione non
falsa, ma che mascheral'aspetto di violenza. Larelazione pedagogica, per quanto possa essere attenta alle
attese del ricevente, implica un'imposizione arbitrariadi un arbitrio culturale. Per fare un esempio, basta
paragonare — come s stainiziando afare — gli insegnamenti dellafilosofianegli Stati Uniti, in Italia, in
Germania, in Francia, ecc.: si vede, allora, che il Pantheon dei filosofi che ognuno di questi tipi nazionali di
insegnamento impone ai discenti € estremamente diverso e una parte del malintesi nella comunicazione trai
filosofi dei diversi paesi consistono nel fatto che sono stati esposti, all'epocadellaloro primainiziazione,
auna certa arbitrarieta culturale. E a questo proposito che ho elaborato |a nozione di "violenza simbolica’.

A proposito della filosofia, pud fare degli esempi di diversita da paese a paese?

Evidentemente, il fatto che ogni paese abbiai suoi filosofi preferiti —comei suoi scrittori 0 musicisti preferiti
—mi pare aquanto normale e banale. In che senso le particolarita culturali nazionali si traducono in una
violenza sugli allievi? Nel senso che gli alievi ricevono con il crisma della necessita, universalita e quindi
legittimita qual cosa che invece € particolare e storicamente condizionato. La nozione di violenza simbolica
diventa importante quando essa, appunto, legittima questo qualcosa di particolare e di storicamente
condizionato. Agli allievi viene quindi mutilata la coscienza, le loro conoscenze e via dicendo. Con

I” aggravante che questa mutilazione, non apparendo in quanto tale, proprio in quanto e disconosciuta viene
tacitamente riconosciuta. Quel ragazzi e ragazze credono di accedere alla filosofia nella sua universalita,
mentre accedono a una suaformadel tutto particolare.

Mi rendo conto che il mio discorso € rozzo e molto generale, per cui potrebbe apparire un po' riduttivo e
semplicista. Ma possiamo entrare anche piu nei dettagli. Prendiamo, ad esempio, il pensiero di John L.
Austin, filosofo inglese che amio avviso e tra pit importanti della contemporaneita. Ebbene, egli € stato
tradotto in Francia non molto tempo fa, verso la fine degli anni 70, con una prefazione nella qualeiil
presentatore si scusava di presentare un autore tanto triviale (ovviamente apparivatale perché filtrato
attraverso i canoni dellafilosofia tedesca, che erano dominanti nell'insegnamento francese). Austin,
insomma, appariva un po' pedestre, e tutte le raffinatezze del suo pensiero sfuggivano del tutto ai lettori
francesi. In Francia, certo, ma questo e un esempio emblematico del fatto che molte conquiste del pensiero
universale sembrano quasi non cumulabili, e percio si continuano a opporre le filosofie continentali e le
filosofie anglosassoni...


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pierre-bourdieu-la-violenza-simbolica
https://test.doppiozero.com/sergio-benvenuto

In sintesi, penso che il sistema educativo — al pari di atre istanze, come quelle statuali — eserciti sulle persone
che gli sono affidate delle forme di violenza che possiamo chiamare dolci, impercettibili, insensibili,
infinitesimali: esse consistono nell'imporre, per esempio, certe categorie del pensiero. Molto tempo fa scrissi
un articolo, non molto buono adireil vero, s trattadi un lavoro giovanile. Mal'intuizione centrale di
guell'articol o era abbastanza importante, credo. Si intitolava Sstemi di insegnamento e sistemi di pensiero, e
in esso riprendevo grosso modo quel che Emil Durkheim, Marcel Mauss e anche Claude L évi-Strauss hanno
detto a proposito delle forme di classificazione nelle societa primitive. La miaidea era che anche nelle nostre
societa differenziate, il sistema scolastico & uno dei luoghi dove si trasmettono le forme di classificazione, i
principi classificatori, le tassonomie. E cio accade anche per lafilosofia, nellaquale le tassonomie atro non
sono se non i concetti che usiamo per classificarei filosofi (uno empirista, I’ altro positivista e via dicendo).
Queste tassonomie diventano delle strutture mentali attraverso le quali percepiamo il mondo intellettual e per
il quale esse sono state formate, ma anche il mondo sociale. E proprio questo cid che intendo per violenza
simbolica: I’inculcare forme mentali, strutture mentali arbitrarie, storiche, un’ operazione che plasma, in
qualche modo, gli spiriti e cheli rende poi disponibili aeffetti di imposizione fondati sullariattivazione di
gueste categorie.

Anche se puo apparire astratto, la violenza simbolica & a mio avviso una violenza che potremmo chiamare
cognitiva: € unaviolenza che puo funzionare solo appoggiandosi sulle strutture cognitive di chi la subisce.

Secondo me la parola "coscienza' e senz’ altro di troppo e mi pare pericoloso nellamisurain cui s pud
pensare che la vittima della violenza simbolica abdichi coscientemente alla proprialibertadi dissidenza. 1o,
invece, penso che laviolenza simbolicasi eserciti con lacomplicita di strutture cognitive che non sono
consce, che sono delle strutture profondamente incorporate, le quali — per esempio nel caso della
dominazione maschile — si apprendono attraverso la manieradi comportarsi, lamaniera di sedersi —gli
uomini non si siedono come le donne, per esempio.

Ci sono molti studi di questo tipo: sulle maniere di parlare, sulle maniere di gesticolare, sulle maniere di
guardare a seconda dei sessi, e dei ceti sociali. Nellamaggior parte delle societd, s insegna alle donne ad
abbassare gli occhi quando sono guardate, per esempio. Dungue, attraverso questi apprendimenti corporei,
vengono insegnate delle strutture, delle opposizioni tral'alto eil basso, trail diritto eil curvo. Il diritto
evidentemente e maschile, tuttala morale dell'onore delle societa mediterranee si riassume nella parola
"diritto" o "dritto": "tieniti dritto" vuol dire "sii un uomo d'onore, guarda dritto in faccia, fai fronte, guarda
nel viso". Laparola"fronte" e assolutamente centrale, come in "far fronte a". In altri termini, attraverso delle
strutture linguistiche che sono, allo stesso tempo, strutture corporali, si inculcano delle categorie di
percezione, di apprezzamento, di valutazione, e allo stesso tempo dei principi di azione sui quali si basano le
azioni, leingiunzioni simboliche (le ingiunzioni del sistemadi insegnamento, dell'ordine maschile, ecc.). In
sintesi, € attraverso unalogica disposizionale che |'ordine si impone.

Lel sta forse pensando a certi testi femministi, i quali affermano che per sfuggire alla violenza simbolica
maschile le donne devono prendere coscienza della loro inferiorita politica e sociale, dellaloro
sottomissione, ecc. Lei sta forse contestando questa idea secondo cui la soluzione della questione della
violenza simbolica consisterebbe in una presa di coscienza delle donne?

Proprio cosi. Penso che lanozione di "presa di coscienza' non sia stata oggetto di sufficienteriflessione, e
guesto e abbastanza comune in un certo tipo di femminismo, anche se € vero che vi € anche un tipo di
femminismo che si avvicina maggiormente alle analisi da me proposte e alatradizione marxista. Insomma,
dal mio punto di vista, questa nozione di presadi coscienza e molto ingenua, in quanto lascia supporre chei
dominati — s tratti dei proletari nella tradizione marxista o delle donne nella tradizione femminista—
potrebbero liberarsi dalla dominazione attraverso una presadi coscienza dei meccanismi della dominazione.



Mentre in realta questi meccanismi di dominazione sono, allo stesso tempo, sia nell'oggettivita (sotto forma
di differenziazione nella divisione del lavoro, ecc.), siain quel che possiamo chiamare la soggettivita (nelle
strutture mentali, sotto forma, appunto, di categorie di percezione, di valutazione, ecc.). Queste categorie di
percezione e di valutazione sono al di lao a di qua, poco importa, della presa di coscienza. In fondo, la
dominazione maschile & una costrizione attraverso il corpo: ladominazione e fatta di forme o catene logico-
pratiche, di disposizioni corporee dell'ordine di quello che lafilosofia classica cartesiana classificava sotto la
parola"passione”. In sostanza, cio significa che le disposizioni sono maniere di essere permanenti, inscritte in
noi attraverso I'apprendimento, attraverso le ingiunzioni insensibili del mondo sociale, dellafamigliaecc., e

sono molto difficili datrasformare.

Si tratta dell'exis nella tradizione aristotelica, o dell'*habitus nella tradizione tomista.

Habitus e la traduzione latina dell'éxis aristotelica. Lo dico per ricordare che s tratta di qualcosa di acquisito:
"éxis' viene da"échein", avere; "habeo" € qualcosa di acquisito attraverso |'apprendimento, quindi qualcosa
di costituito storicamente; il che implica che e storicamente decostituibile. Infatti, qualcosa di storicamente
costituito puo sempre essere decostituito, trasformato dalla storia. Semplicemente, si opera un lavoro storico,
e questo non puo operars attraverso il miracolo di una presa di coscienza. E questo € importante per
differenziare lanozione di violenza simbolica dal semplice effetto di imposizione.

Secondo el i media esercitano una violenza simbolica? E la esercitano tutti i media?

Si. Questo e un po’ complesso da spiegare. Personalmente, penso che si possa capire I'azione dei media
unicamente nellalogica della violenza simbolica. | media, cioé, esercitano un effetto proporzionato alle loro
capacita di manipolare le strutture precostituite della mente delle persone. Di conseguenza, uno dei problemi
e sapere che queste strutture precostituite hanno delle condizioni sociali di possibilita: esse sono costituite,
allalunga, datuttauna serie di azioni. C'é un lavoro di fabbricazione delle categorie mentali, e allo stesso
tempo ci puo essere un lavoro di decostruzione, di trasformazione di queste categorie. Per questo la nozione
di presadi coscienza é inadeguata.

Prendiamo un esempio semplice, tragli esempi classici di John L. Austin: quello di un ufficiale che daun
ordine a un soldato. E una cosa estremamente misteriosa. Perché qual cuno obbedisce a un ordine? Si vede
bene che quel che stadietro all'esecuzione di un ordine € I'ordine militare, € ladisciplina. Maladisciplinae
un concetto molto, molto esterno, e numerosi sistemi sociali fanno a meno della disciplina. Le forme piu
potenti di dominazione sono dominazioni senza disciplina, ed éil caso, per esempio, dell'ordine familiare,
dell'ordine domestico, eil caso dell'ordine religioso, almeno in gran parte. Certo, abbiamo la disciplina di
Ignazio di Loyola. Indubbiamente, c'e disciplina anche nellareligione, ma una parte considerevole del
funzionamento di un ordine religioso si fa sullabase di disposizioni dell'habitus religioso. La questione
diventa dungue di sapere come si sono costituiti questo ordine militare incorporato, questa sottomissione che
rende possibile I'obbedienzaimmediata; in atri termini, come sono fabbricate le disposizioni permanenti alla
sottomissione. Allora, per esempio, per capire le disposizioni femminili alla sottomissione, bisogna prendere
in esame |'insieme dell'ordine sociale strutturato sulla divisione maschile-femminile, che € pieno di
ingiunzioni, di richiami al'ordine

In che senso le donne sono ancora sottomesse? In che senso certe categorie di persone spesso appartenenti a
classi sociali meno abbienti sono sottomesse? In che senso Lel pud dire che queste persone sono
culturalmente dominate? Non dovremmo, piuttosto, affermareil contrario, che prevaleil gusto di massa?



Per esempio, in Italia ci sono molti canali televisivi che programmano degli spettacoli commerciali
tradizionali molto seguiti, e questo ne fa dei canali molto potenti. Viceversa, i programmi di avanguardia e
di élite, insomma di qualita, sono molto poco seguiti, e quindi sono anche molto deboli. Insomma, la gente
sceglie secondo i propri gusti, che per la maggior parte non sono sofisticati. In che senso allora, Lel puo
affermare che avere dei gusti tradizionali, non sofisticati, € una forma di sottomissione?

Anche questo é un problema davvero complicato. Di fatto, & vero, constatiamo che praticamente in tutte le
societa le donne sono nella posizione di dominate e che la dominazione che esse subiscono é tipicamente
illustrativadi quel che chiamo violenza simbolica. Ma unadelle ragioni, mi pare, € connessa agquel che
chiamo il mercato dei beni simbolici, vale adire al mercato dove circola un genere di beni che hanno valore
soltanto per persone che abbiano certe categorie di percezione per apprezzarli.

Prendo |'esempio dell'opera d'arte: I'opera d'arte € un oggetto grezzo per chiunque non abbia categorie di
percezione adeguate. Faccio un esempio semplicissimo. Un mio amico, Dario Gamboni, ha fatto unaricerca
aneddotica, ma allo stesso tempo rivelatrice. |l fatto € avvenuto in una cittadina della Svizzera, la cui
municipalita aveva avuto I'idea di esporre nel giardini pubblici degli oggetti d'arte moderna di avanguardia.
Un giorno, degli spazzini hanno portato via un oggetto d'arte moderna prendendolo per un rifiuto, e I'hanno
sbattuto nell'immondizia. Gamboni ha analizzato come |e cose si sono svolte, ha cercato di individuare chi ha
preso posizione pro, chi ha preso posizione contro ecc. Ebbene, questo € evidentemente un caso-limite, ma
emblematico dello scarto tral'oggetto in quanto costruito in un universo dove circolano degli agenti che
hanno categorie di percezione capaci di costituire determinati oggetti come oggetti d'arte, e gli universi
sociai ordinari, dove ci sono anche persone per le quali, in assenza di categorie di percezione adeguate,
quell'oggetto ridiventa un oggetto grezzo, un oggetto qualsiasi.



La dominazione non € numerica: Si pud essere maggioritari numericamente e minoritari simbolicamente.
Questo éil caso, precisamente, di tutti i campi dell'arte. Allora, questo relativismo che lei suggerisce, I'idea
che dopo tutto le forme pit popolari di arte hanno altrettanto valore perché sono plebiscitate, ebbene, questa




formadi relativismo é relativizzabile. Infatti, vediamo molto bene che ci sono dei mercati importanti (il
mercato scolastico, il mercato mondano ecc.) nei quali certe opere valgono e altre non valgono.

Per dire le cose in maniera molto semplice, consideriamo il linguaggio, un campo nel quale la dominazione
simbolicas esercitanellamanierapiu visibile: per esempio, le diseguaglianze di accento sono estremamente
potenti nella maggior parte delle societa. Parlare con un accento regionale non € certamente in sé e per sé un
fatto di sottomissione o di inferiorita, ma e un indizio a partire dal quale il linguaggio viene sperimentato
nella sottomissione, nella vergogna, nell'insicurezzalinguistica. A livello generale, ci sono delle pronunce
legittime e tacitamente riconosciute come tali dai locutori delle lingue o delle pronunce dominanti; in questo
caso, uno degli indizi del riconoscimento delladominazione eil fatto che si tenda a correggere il proprio
accento. Prendete un locutore con una certa pronuncia, che appartiene a unalingua dalla pronuncia dominata,
ed esponetelo in una situazione ufficiale, formale: inconsciamente tendera a correggere il proprio accento il
meglio che potra, il che rischiapero di svalutarlo ancoradi piu, perché, unavolta scomparso il tratto
pittoresco del suo accento iniziale, si trovera nella situazione tipicamente piccolo-borghese dellaricerca della
distinzione, in una situazione di pretenziosita. La cosiddetta volgarita consiste spesso nel fatto che uno che
non e naturalmente distinto, cioé non plasmato in modo da esserlo spontaneamente, assume gli atteggiamenti
di chi é distinto.

Veniamo ora a un altro esempio molto semplice. Un sociologo o linguista originario del Ghana ha scritto un
articolo pubblicato in unarivista americana, a proposito dellatraduzione di un mio libro dedicato al tema del
linguaggio e della dominazione simbolica. Qui egli dice che nel Ghana, dopo I'indipendenza, dopo
['autonomia, gli africani continuano asforzarsi di adottare I'inglese standard. Egli descrive in maniera
abbastanza raffinata come questi sforzi si segnalino con posture corporee: ci sono maniere di tenere latesta,
di portareil corpo, di tenere labocca ecc. che si impongono a chi vuol mimare la pronuncia nasale
dell'accento britannico. Dunque, € evidente come in questo caso delle strutture di dominazione legate a un
certo mercato linguistico nel quale lalinguainglese & dominante possano perpetuarsi: c'e, per cosi dire, una
sortadi inerzia delle strutture.

Dunque, per tornare all'esempio del relativismo, penso che le persone che possono avere pratiche culturali
numericamente dominanti restano culturalmente e simbolicamente dominate, quindi sottoposte a unaforma
di violenza simbolica. Questo accade precisamente perché, in primo luogo, ci sono una quantita di situazioni
nelle quali i loro gusti, preferenze, ecc. sono automaticamente sval utati; e queste situazioni sono, in generale,
delle situazioni dominanti. Il sistema scolastico & unadelle vie di accesso alle posizioni dominanti. D'altro
canto le loro stesse pratiche manifestano questo, anche se possono farei fanfaroni e dire "maio preferisco le
canzonette del mio paese!”. Le loro stesse pratiche, nelle situazioni difficili, formali nel senso anglo-sassone
del termine, ufficiali, mostrano che riconoscono laloro inferiorita, anche loro malgrado. E il loro corpo
riconosce questa inferiorita, proprio comei cittadini del Ghana non possono evitare di sentireil loro brutto
accento, di soffrirne, di sentirsi in una situazione di insicurezza quando si trovano con un locutore dominante,
0 in una situazione difficile, dominati dalla norma dominante.

In sintesi, la suaidea di "violenza simbolica” non coincide affatto con una idea economicista, marxista, piu
in generale con una idea che tende a identificare i dominati con i poveri, o coni piu poveri di una societa. In
pratica, secondo lei, si pud essere allo stesso tempo simbolicamente dominati e ricchi sul piano economico?

Certo, assolutamente. Secondo me, una delle funzioni della nozione di violenza simbolica é stata quella di
rendere intelligibili certe forme di dominazione che I'economismo della tradizione marxista, e tutte le teorie
primadisponibili sul fenomeno della dominazione, lasciavano inesplicate.



| dueterreni su cui laviolenzasimbolicas evidenziameglio chein atri sono ladominazione linguisticaela
dominazione maschile. In questi due casi, I'economicismo brutale cerca di rendere conto degli effetti di
dominio attraverso lalogica della dominazione materiae, dicendo "i rapporti uomini/donne sono rapporti di
sfruttamento e si possono misurare in tempi di lavoro, o nel rapporto trail lavoro ei salari, ecc.” Matutte le
analisi di questo tipo sono fondamental mente viziose, perché, credo, esse sono del tutto incapaci di rendere
conto della pratica, del fatto che la dominazione maschile, per esempio, possa esercitarsi in assenza di
qualsiasi costrizione economica. Un effetto di questo fenomeno, del resto, € che la liberazione economica,
nellamisurain cui viene realizzata, € lungi dall'essere compiuta nella maggior parte delle societa sviluppate,
in quanto le donne guadagnano sempre meno degli uomini. Maal di ladi questo, cio che mi preme
sottolineare e che laliberazione economica non comporta affatto la liberazione simbolica; in posizioni
economicamente del tutto dominanti vi sono delle donne che continuano a subire la dominazione maschile.

Facciamo un esempio. Abbiamo pubblicato da poco un libro collettivo dal titolo La misere du monde (Paris,
Editions du Seuil, 1993), nel quale studiamo soprattutto forme non convenzionali di miseria. Studiamo, certo,
le forme estreme, come la disoccupazione di lunga durata, ma studiamo anche delle forme di miseria piccol o-
borghese. Qui, fino all'ultimo momento, sono stato tentato di pubblicareil colloquio che ho avuto con una
donnadirigente — ma una dirigente di un livello molto alto —la quale mi ha detto delle cose molto
interessanti. Il suo confrontarsi con situazioni di potere che doveva esercitare, in parte, su uomini lerisultava
talmente penoso che dovevafarsi massaggiare tutte le mattine, e compiere tutto un lavoro corporeo, per poter
sopportare qualcosa di molto pit pesante di uno stress. una specie di tensione strutturale legata a fatto che
eraindottaavivere un'inversione sociale dellarelazione di dominazione, un'inversione sociale cheil suo
corpo hon seguiva. In atre parole, tuttala situazione le diceva "sei unadirigente, sei Presidentessa, stal
nell'ufficio del Presidente, hai I'autorita del Presidente e latuafirma e quelladel Presidente, hai tutti i titoli
del Presidente, o stato ti consacra come Presidente, ecc.”, eppure il suo corpo diceva "sono donnae ho
paura.”

Prendo un altro esempio: latimidezza. In un certo senso, piu Sono consacrato socialmente, piu sono timido e
piu il mio corpo, comedire, si rifiuta di intendere quel che dice la situazione sociale. La situazione sociae
dice "tu hai tutti i titoli per essere un'autorita, sei autorizzato a parlare con autorita”, ma proprio in quel
momento scatta latimidezza. E uno degli indizi di quellasortadi corto circuito tra una specie di conoscenza
attraverso il corpo, di conoscenza corporea, e la conoscenzaintellettuale. L’ intellettualismo € comungue
dominante, elafilosofiaimplicitadi tutti gli intellettuali; purtroppo I'intellettualismo fa dimenticare che
il corpo ela, conlasualogica, e che ci sono delle conoscenze che si fanno solo attraverso il corpo. Penso che
le forme di conoscenzadi cui sto parlando, che sono il fondamento dei rapporti trai sessi ad esempio, oppure
del comportamenti sportivi, sono forme di conoscenza corporea: Si conosce col proprio corpo, non
necessariamente con la propria coscienza.

Qulla base della Sua teoria, si deve concludere che questa violenza simbolica si esercita molto presto, cioe
sin dalla primainfanzia. Tutti gli esempi che ha portato sin qui dicono che anche se nella vita adulta s
acquisisce una posizione dominante, le esperienze di acculturazione nella prima infanza restano decisive.
Dunque, si tratta di qualcosa che passa attraverso i genitori, o il quartiere o gli amici della prima infanzia?

Penso che siacosi. Ed € qui che va effettuata un'articolazione tral'analisi sociologicae l'anaisi

psicoanalitica. Penso, ciog, che le prime esperienze del mondo sociale si facciano al'interno di quel
microcosmo sociale che e lafamiglia: in ci sono differenziazioni, c'e unadivisione del lavoro e gerarchie
politiche, ci sono rapporti di dominio, rapporti di dominazione simbolica, e c'é una poliziasimbolica. In certi
casi puo essere laviolenzafisicache gli uomini esercitano sulle donne, e puo essere anche violenza



simbolica, ad esempio il fatto che ci siano delle precedenze: uno si siedera prima dell'atro; ci sono degli
sguardi, ci sono ingiunzioni. Dunque c'e tutto un sistema politico gia all'interno dellafamiglia, un sistema
politico sessuato e sessuale. Ma questo non significa che I'analisi psicoanalitica non vada effettuata.

A proposito di Freud, mi piace citare sempre unafrase di un grande storico della Viennafin di secolo: "Freud
dimentica che Edipo eraun figlio di re." 1l padre, cioe, € un padre socialmente costituito, e il rapporto con il
padre é socialmente costituito, e tutto quel che si imparanel mondo, nel microcosmo familiare, € strutturante
in modo molto potente perché, appunto, tutto € doppiamente codificato, nel senso che le relazioni sociali

sono codificate sia sessualmente che socialmente. Per portare un esempio, altrimenti entreremmo in uno
sviluppo interminabile: quando si dice sottomissione, con questo termine si vuol dire sotto-mettersi, mettersi
sotto. Non molto tempo fa, ho svolto un lavoro su un popolo berbero dell’Africa del Nord che ha pochissime
mitologie. Presso questo popolo, per esempio, uno dei rari discorsi che assomigli a un mito, a un discorso
giustificatore dell'ordine sociale, dice pressappoco che in origine gli uomini e le donne erano eguali. Le
donne andavano allafontana—la fontana, nel mito, e il luogo femminile per eccellenza. Un giorno, ladonna
ha avuto I'idea di far I'amore con I'uomo (nella visione maschile € la donna a essere perversa, € lei l'iniziatrice
della perversione sessuale) dicendo all'uomo: "Vieni, e vedrai, faremo qualcosa di veramente straordinario”, e
cosi lei hafatto I'amore con lui, mettendosi sopradi lui, a cavalcioni. Poi I'uomo ha voluto ricominciare, ma
ha detto: "Daorain poi, la cosa non succedera piu allafontana— nel luogo femminile —, la cosa avverrain
casa, e saro io amettermi sopradi te." In altri termini, c'€ un mito che giustifica questa opposizione
sopra/sotto, la quale é fortemente strutturante. Alto/basso, sopra/sotto, ecc. sono principi di percezione del
mondo sociale. Si diraallorauna posizione elevata’, "un discorso nobile, cioe elevato”, mentre un accento
volgare & "un accento basso", rozzo, ecc. Cosi, queste opposizioni fondamentali sono doppiamente

connotate.

Le si potrebbe obiettare che cid che Lel chiama violenza simbolica e semplicemente il fatto che ci siano delle
culture, che ciascuno vive in una data cultura. Ovvero, possiamo supporre che qualsiasi cultura, anche nel
Borneo, trai selvaggi come nelle societa industriali, determini dei dominanti e dei dominati, dei superiori e
degli inferiori. Infatti, ogni cultura prescrive leggi o regole, e in rapporto a queste leggi o regole ci sono
alcuni cherisultano piu adatti o adattabili, e altri meno. Dunque, c'€ in ogni caso una gerarchia che viene a
formarsi, in qualsiasi cultura, anche nella pit "comunista”. Di conseguenza, il concetto stesso di cultura non
implica che ogni cultura comporti comungue violenza? Ma se questa violenza é connaturata al fatto stesso
della cultura, perché connotarla negativamente come violenza?

Il fatto che la violenza sia universale non implica che non siaviolenza. Inoltre, certo, laviolenza simbolica é
unaformauniversale di violenza. A questo riguardo credo anzi che lanozione di violenzasimbolica servaa
ricordarci un aspetto fondamentale della nozione di cultura. Si e soliti dire che la cultura & una specie di
codice comune a due locutori, che fasi chei due locutori associno o stesso senso allo stesso segno, elo
stesso segno allo stesso senso; dunque la cultura € un medium di comunicazione, perché il linguaggio e un
medium di comunicazione. Si puo dire che a partire da unateoriadella culturao del linguaggio, o di qualsiasi
altro strumento simbolico, si puo elaborare unafilosofia del consenso. Il consenso eil fatto di essere
d'accordo sul codice di comunicazione. Ebbene, penso che la nozione di violenza simbolica sia molto
importante per ricordarci che questo consenso sul codice rende possibile una comunicazione che a suavolta
rende possibile ladominazione. In altri termini, la violenza simbolica € una dominazione che suppone un
codice comune. E questo & importantissimo: la dominazione al'interno di una societasi compie sulla base di
un codice comune. E nellamisurain cui, attraverso il sistema di insegnamento, i dominati acquistano un
minimo di accesso a codice culturale comune, che una forma di dominazione pud esercitarsi su di loro. In
altre parole, avviene qualcosa di molto paradossale. A unavisione semplice della cultura si sostituisce una
definizione bifaccia: d'accordo, la cultura e uno strumento di comunicazione ma, allo stesso tempo, € uno
strumento di dominazione che suppone la comunicazione. Dunque, non si puo dire "e un bene, € un male."



Usciamo dalle dicotomie ordinarie.

A proposito del ruolo dello stato, inoltre, sulla scia di Weber sottoscrivo in pieno I’idea che lo stato detiene il
monopolio della violenzalegittima; maio aggiungo che lo stato ha anche il monopolio della violenza
simbolicalegittima. Lo stato, ciog, € un grande produttore di codici comuni.

Lei pensa che le societa o le culture che hanno un forte senso dello stato siano piu violente, simbolicamente,
delle societa che ne hanno uno minore?

lo credo che I'importante sia riconoscere che o stato € una realta profondamente ambigua proprio dal punto
di vistadel problema che stiamo ponendo. Insomma, |o stato impone delle categorie di percezione comuni
all'insieme degli agenti di una societa. Puo essere il Pantheon dei filosofi di cui ho parlato all'inizio, possono
essere le strutture dell'ortografia per le quali un certo numero di intellettuali francesi oggi si battono come se
fossein gioco il destino dell'umanita, possono essere le strutture della grammatica, puo essere qualsiasi tipo
di cosa. Ebbene, |0 stato attraverso la potenza della scuola pubblica, pud imporre tutte queste cose allatotalita
di una popolazione. Ogni ragazzino o ragazzina di Francia conosce un certo numero di cose in materia di
cultura. Allora questa universalita storica, all'interno dei limiti di una nazione, e estremamente importante
perché essa fonda un consenso, dei riflessi comuni, ecc. Allo stesso tempo, essa é parzialmente fittizia,
poichéil fatto che nessuno e autorizzato aignorare lalegge vuol dire che chiungue laignori sara punito; ma
non siamo mai sicuri che tutti coloro che vengono puniti la conoscessero, perché non siamo sicuri di aver
dato atutti I'accesso a quella conoscenza.

Forse é utile ricorrere aun esempio giuridico. Oggi sappiamo molto bene che nel processi legali
I'ineguaglianza sociale si manifesta fondamentalmente nel fatto che gli agenti sociali piu svantaggiati
culturalmente non sanno costituire il loro caso come caso giuridico. Non sanno fare quel lavoro linguistico-
politico richiesto dal sistema giuridico. Il sistema giudiziario richiede che un querelante sappia costituire un
contenzioso tra vicini, che sappia costruire un caso suscettibile di essere raccontato, in modo calmo, in forma
di querela, o di denuncia, di fronte a un tribunale. Occorre fare un lavoro di conversione.

Un atro esempio: nelle inchieste per sondaggio, s chiede alla gente "Lei pensacheil governo Rocard sia
stato migliore o peggiore del governo Mauroy? Lel pensa che Berlusconi portera verso un regime neo-
liberale o al contrario verso un regime neo-fascista?' ecc. Questo tipo di domande possono essere oggetto di
risposte solo per soggetti sociali che conoscono lalegge politica; e cioe, si suppone che occorra porre i
problemi politici in termini politici, che si possano porre questo tipo di domande. In apparenza™si suppone
che nessuno ignori lalegge”, e che qualsiasi personainterrogatain occasione di una elezione o in occasione
di un sondaggio abbia gli strumenti per rispondere a una domandadi quel tipo; invece, di fatto questi
strumenti sono ripartiti in modo molto diseguale. E questo o si vede, per esempio, dachi s rifiuta di
rispondere, da chi risponde "Non so" a domande del tipo di quelle che ho posto poco prima. Si sagiada
prima che la percentual e delle donne che diranno "Non so, non posso rispondere” sara molto piu elevata della
percentuale degli uomini. Si sa gia che la percentuale delle persone che risponderanno crescerain
proporzione con |'elevarsi nella gerarchia sociale, crescerain proporzione con I'elevarsi nella gerarchia del
livello di istruzione, ecc. A fortiori, se s interrogala gente, si vedra che la parte delle persone dotate degli
strumenti che permettono loro di porrei problemi politici nei termini in cui sono loro posti dagli

intervistatori, la quota, cioé, delle persone capaci di effettuare questo lavoro di trasformazione cresce in modo
molto forte man mano che cresce |'accesso al'istruzione e al linguaggio che s impara a scuola.

Gli stessi partiti politici, in forme diverse, sono degli strumenti di esercizio dellaviolenza simbolica, anchei
partiti cosiddetti populisti. Il populismo, anzi, & particolarmente interessante, perché esso ha due modi di
sfruttare la dominazione simbolica, ovvero gli effetti della dominazione simbolica. Si possono sfruttare questi
effetti in modo innocente, come fanno i partiti comunisti, o socialisti, tradizionali; questi partiti richiedono
cheil loro portavoce si esprima nellalingua standard, in conformita alle norme linguistiche ufficiali, che parli



politicamente di politica, gli chiedono, ciog, di "parlare politicamente" a posto di coloro che non hanno gli
strumenti per parlare politicamente della politica, contrariamente a quel che ho detto poco fa. E certo questi
portavoce esercitano una violenza proprio in quanto danno voce alla gente, quindi non si sa se usano le parole
che pronuncerebbero quelle persone comuni se avessero la parola. In atri termini, nel migliore del casi il
delegato, chi si presenta come porta-parola della gente che non hala parola, commette una usurpazione pit 0
meno importante, approfittando del silenzio provocato dalla violenza simbolica sulla classe dominata. Si puo
parlare a posto di, sostituirsi a, sostituirsi a discorso di atri. La soluzione populista, invece, e terribilmente
viziosa, perché essa consiste nel mimare la parola popolare, e dunque a dare una soddisfazione — ma una
soddisfazione amio parere del tutto illusoria— ala parola popolare.

Lel pensa cheil fatto di portare alla parola certe richieste ed esigenze della gente da parte dei partiti sia una
soddisfazione solo illusoria?

Si, silamo di fronte a soddisfazioni illusorie, perché non poggiano su un ascolto reale della parola popolare,
oppure poggiano su un ascolto superficiale. Per esempio, si sa molto bene che, oggi, tutti i libri che s
occupano del variegato tema della miseria del mondo vertono su questo: che a giorno d'oggi ¢i sono delle
miserie sociali molto profonde. In una societa come la Francia— ma credo nella maggior parte delle societa
europee — esiste una miseria sociale che € legata, per esempio, alla coabitazione, nel quartieri multietnici e
nelle scuole, tra persone che hanno visioni del mondo, abitudini molto diverse traloro. E queste sofferenze
non si accompagnano necessariamente a un discorso costituito, esse si esprimono con collere, violenze,
razzismo, espressioni brutali, impulsi padroneggiati male.

Allora, nellavisione democraticatradizionale, ci sono dei portavoce che vogliono il bene del popolo, ma che
vogliono lafelicita del popolo a buon mercato. Costoro possono dire " bisogna assolutamente sradicare il
razzismo da quella gente ecc.ecc.”, e fanno una sorta di predicazione che non giunge mai alla comprensione
delle causereali: "che cosa e il razzismo? che cosa vuol dire?'. D'altro canto, Si possono sfruttare molto
bene quelle pulsioni in un linguaggio che dia un'espressione in apparenza giustificata, in un linguaggio che
sfrutti quelle sofferenze senza dars minimamente i mezzi per investire le cause.

Ma allora che cosa bisognafare? | filosofi fanno sempre delle analogie con Socrate, ma per una volta saraun
sociologo a servirs della analogia socratica. Infatti, penso che occorra una funzione tipicamente socratica—
ed e quel che abbiamo cercato di fare in questo libro, Le miserie del mondo. Penso che nel mondo sociale,
sotto |'effetto della violenza simbolica, molte persone sono spossessate di ogni mezzo di espressione. E cosi:
sono spossessati degli strumenti simbolici di espressione delle proprie esperienze, delle proprie sofferenze; e
uno dei grandi problemi oggi € quello di restituire loro questi strumenti di espressione. Allora, su scala
globale & molto difficile. Sulla scaladi unarelazione di scambio, di dialogo, tra un sociologo o un ricercatore
da una parte e una persona comune dall'altra, si puo fare un lavoro di tipo socratico, vale adire dare alla
persona spossessata la possibilita di esprimersi. E il postulato di Socrate. Infatti, Lachete sa molto bene che
cosaéil coraggio, manon hagli strumenti per dirlo. Eutifrone sa molto bene che cosa € la pietareligiosa, ma
non hagli strumenti per dirlo. Bisogna quindi aiutarli a partorire dallaloro sofferenza e, se € possibile, dalle
strutture sociali che sono al principio della sua sofferenza, delle costrizioni, delle tensioni, delle violenze, e
bisogna assisterlo con una specie di intervento a un tempo coercitivo e liberatorio. E questa, ovviamente, &
unafunzione chei politici oggi non assolvono affatto, e nemmeno i demagoghi che sfruttano i discorsi
apparenti, di destrao di sinistra che siano.

Coerentemente col Suo pensiero, possiamo dire che in tutte le culture si esercitano forme di violenza
simbolica e che quindi, direbbe qualcuno, tutte le culture sono fondamental mente fasciste. Lei ora propone
una specie di metodo socratico. Dunque, € possibile sognare una societa dedita alla maieutica socratica,
nella quale la violenza simbolica venga eliminata?



In verita non mi piace molto I’ affermazione per cui tutte le culture sarebbero fasciste. Rispetto molto la
provocazione, che svolge delle funzioni estetiche, politiche, ecc. importanti, che riescono asvegliarci. Main
certi casi |'eccesso di provocazione é pericol0oso perché derealizza e credo che dire delle cose cosi eccessive
sia proprio unamanieradi occultare quel che chiamo laviolenzasimbolica. Il lavoro di tuttalamiavitaé
consistito nel prendere sul serio le forme dolci, impercettibili, insensibili di violenza, di andare a cercare la
violenzala dove nessuno si aspetterebbe di vederla, nel rapporto pedagogico, ecc., dove essa é. Lamiaidea
di fondo e che scovando la violenza simbolica, rendendola visibile, manifestandola, si pud mettere in moto la
ricercadel mezzi per combatterla.

Allora, per esempio, perché laviolenza pedagogica, con la quale abbiamo iniziato, e particolarmente
perversa? La violenza pedagogica consiste nell'imporre dei saperi, delle conoscenze che si pensano
universali; I'esempio piu tipico € quello della matematica. Matutte le culture si pretendono universali. Ogni
professore che insegna filosofia oppure letteraturain Francia, in Italia, negli Stati Uniti, ecc., hal'impressione
di dare l'occasione ai suoi ascoltatori di avere accesso al'universale. Di fatto, penso che questa violenza
attraverso |'universale sia particolarmente perversa e che siaimportante dire alla gente che questo preteso
universale hain realta una genealogia, ha avuto una genesi, cosa che non gli toglie nulla della sua
importanza: solo cosi possiamo guardare a da una posizione libera. Persino la matematica non é caduta
dal cielo, non é caduta dentro la nostra coscienza: essa e il prodotto della storiadi un universo particolare. Per
guesto credo che, tragli strumenti di liberazione dalla violenza simbolica, certi strumenti specifici degli
intellettuali, e penso in particolare alla genealogia di Michel Foucault, siano molto utili. Relativamente a
Foucault, penso che la sua storia sociale dei concetti, la storia sociale delle nozioni universali, vissute come
universali, sia estremamente importante, non per relativizzare questi concetti, e quindi il concetto stesso di
violenza simbolica, ma per mostrare come si sono sviluppate le condizioni sociali di possibilitadi queste
nozioni.

Per concludere, vorrei sottolineare che si puo certo imporre I'universale universalmente, si puo dire "tutti i
francesi devono sapere questo o quello”, oppure "tutti i cittadini del mondo devono rispettarei diritti
dell'uomo" masolo acondizione di universalizzare le condizioni di accesso all'universale. Insomma, se da
una parte s dice che "nessuno € autorizzato aignorare lalegge” e, dall’ altra, si da solo a una piccolissima
parte |'accesso alla conoscenza della legge, I'universale diviene uno strumento di oppressione particolarmente
perverso. In fondo, laforma per eccellenza della violenza simbolica— é terribile dirlo — e proprio un certo uso
dei diritti dell'uomo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







